#### الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية République Algérienne Démocratique et Populaire وزارة التعليم العالي والبحث العلمي Ministère de l'Enseignement Supérieur et de la Recherche Scientifique



## المركز الجامعيّ عبد الحفيظ بوالصوف لميلة

معهد الآداب واللغات

قسم اللغة و الأدب العربي

# السياق الداخلي القرآني في أعمال محد أبي القاسم حاج حمد نماذج مختارة

مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماستر في اللغة والأدب العربي

تخصص: لسانيات عربية

إعداد الطالب: إشراف الأستاذ:

- مجراب بسمة

السنة الجامعية 2023/2022



### شكر وعرفان

دائما هي سطور الشكر والثناء تكون في غاية الصعوبة عند الصياغة، ربما لأنها تشعرنا دوما بقصورها وعدم إيفائها حق من نتقدم لهم بها.

فالشكر والحمد لله تعالى الذي وفقنا في إنجاز هذا البحث.

نتقدم بجزيل الشكر والعرفان إلى جميع من ساندنا طيلة المشوار.

كما نتقدم بشكر خاص للأستاذ المشرف زبير بن سخري على نصائحه وإرشاداته ومنحنا فرصة دراسة موضوع كهذا ولولاه ما كانت هذه الدراسة لترى النور فبارك الله فيه وأطال في عمره.

ولاننسى أعضاء اللجنة المناقشة على قبولهم تصويب هذا البحث وبيان نواقصه.

#### إهداء

إلى من بين يديها كبرت وفي دفئ قلبها احتميت، وبين ضلوعها اختبأت ومن عطائها ارتويت أمي: حكيمة.

إلى النبع الصافي، نور وضياء قلبي، يا شمس أماني، إلى من تجرع المر ليسقينا العسل شهدا دمت لى سندا أباهى به الجميع أبى: حجد.

إلى من أعز بعد والداي، إلى نعمة الله في دنياي، إلى أعمدة المنزل. أخواي: عبد الناصر وعبد المالك.

إلى سندي في هذه الحياة، توائم روحي، أثمن كنز امتلكته، إلى فرحة عمري، أخواتى: حنان، عليمة، كريمة، سعيدة، عتيقة، فلة.

إلى شموع أضاءت البيت، أسودي وأميراتي، ابنة أخي إسراء، أولاد أخواتي: آدم، نرجس، لقمان، كحد إياد، معاد، أيوب، لؤي، عبد الرحمان، أخواتي: أدم، نرجس، لقمان، معاد، أيوب، نوفل.

إلى من كانتا غريبتين عن البيت وأصبحتا من بناته زوجتا أخوي: ابتسام، نسيمة.

إلى بركة العائلة، من أهداني أبا حنونا، جدي: مسعود.

إلى من كانت لى سندا في إنجاز المذكرة، العقد المتين: عائشة

إلى رفيقاتي من تقاسمت معهم طعم الوفاء: هدى، ياسمين، فلة، لبنى.

بسمة

#### إهداء

الحمد لله أولا ودائما والشكر لله على حسن التمام و الختام. إلى من كلله الله بالهيبة والوقار، إلى من علمني العطاء بدون انتظار أبي الغالي: عبد الرحمان.

إلى التي اقترن اسمها بالجنة، إلى رمز التضحية والصبر والحنان أمى الحبيبة: نورة.

إلى من أشد به أزري، إلى سندي واتكائي، وقوتي وضلعي الثابت، أخي: شعيب.

إلى الكفاح الذي لا يتوقف، إلى الشامخ الذي علمني الإصرار منبع العطاء المتفانى: أبوبكر.

إلى من وهبني الله وجودهم في حياتي، العقد المتين:

شهرزاد، مربع، حليمة، أميمة، آية، مديحة، أسماء، سيف.

إلى بهجة الحياة وزينتها البراعم الصغار: لينة، ليان، أسيل، مريم، جاد الى بهجة الحياة وزينتها البراعم الطريق نحو النجاح: بسمة.

إلى رفقاء الدرب: مروة، لبنى، زهرة، فلة



#### مقدمة:

يعد السياق من القضايا التي نالت أهمية في الدراسات اللغوية والأدبية والدينية في الفكرين العربي والغربي، إذ أولاه العلماء على تباين اهتماماتهم عناية خاصة لما له من دور في إبراز المعنى وإزالة الغموض واللبس الذي يكتنف النصوص، كما يعتبر هذا الأخير قاعدة أساسية من قواعد علم تفسير القرآن الكريم وفهم كلام الله تعالى، حيث أعاره النحويون والمفسرون اهتماما كبيرا بخلاف الشرح المعجمي الذي يعطي تفسيرا جامدا للنص القرآني.

يمكننا السياق من استحضار المعنى الحقيقي المراد الوصول إليه، وهذا ما يمكننا من فهم أعمق للنص القرآني، وكونه ذو مصدر إلهي أكساه طابع القدسية، فإن دراسة سياق الكلام فيه لابد وأن يكون له من المدارات والحساسية مالا ينبغي لغيره، على غرار الإلمام بركائز اللغة الثلاث من نحو وصرف وبلاغة، ناهيك عن القدرة على الإستنباط وربط الأحداث القبلية والبعدية، وفهم السياق يعتمد على تحليل النص تحليلا شاملا مستندا في ذلك على كل المصادر التي شملته من قريب أو بعيد، ولكن في حالة ما إذا كان النص في حد ذاته كافيا شافيا ومنزها من العيب ولُبس الفهم، كما هو الحال في النص القرآني حسب معتقدنا، فإن الاعتماد على فحواه ومضمونه الداخلي يستوفى الغاية المنشودة.

أشار كذلك علماؤنا القدامى إلى قاعدة ذهبية مضمونها أن أفضل طريقة للتفسير هي تفسير القرآن بالقرآن كونه كينونة كلية شاملة، إذ أنه ما أجمل منه في موضع فقد فسر في موضع آخر، وهذا ما انتهجه المفكر السوداني مجهد أبو القاسم حاج حمد 1941–2004 في كتابه "العالمية الإسلامية الثانية" في دراسة وتحليل القرآن الكريم، حيث جمعه في خيط واحد وقرأه كجملة واحدة، والذي سماه بالنظام المنهجي أو ما سمته بعض المدارس البنيوية

"الرؤية المنهجية"، وهذا يقتضي أن المعنى ينبثق من داخل النص ولا يفرض عليه من الخارج.

من هذا المنتهى، جاء عزمنا للخوض في دراسة هذا الموضوع الموسوم ب: "السياق الداخلي القرآني في أعمال مجهد أبي القاسم حاج حمد نماذج مختارة"، وقد أتى اختيارنا لهذا الموضوع للأسباب تالية الذكر:

- حداثة الموضوع.
- رغبتنا في معرفة دلالات القرآن الكريم، فلا يخفى على ذي لب أن دراسة القرآن الكريم من أسمى الدراسات وأشرفها وأقربها إلى النفس وأدلها إلى مراتب الكمال.
  - إيمانا بأهمية السياق في الكشف عن مكنونات معاني الكتاب الشريف.

أما السبب الرئيسي والأساسي الذي دفعنا إلى اختيار هكذا موضوع، هو طريقة حاج حمد في فهم القرآن الكريم انطلاقا من سياقه الداخلي واكتشاف مضامينه بمنظور جديد.

وقد اختص موضوعنا بمجموعة من الإشكالات منها:

- ما مدى تأثير البعد الحضاري واختلاف البعد الثقافي والأعراق في تحديد مفهوم السياق؟
- هل للسياق في حد ذاته تشعبات وزوايا ينظر إليه من خلالها؟ وما دافع وراء طريقة حاج حمد في فهم القرآن الكريم وسياق الكلام فيه من خلال فحواه الداخلي و فقط؟ وهل هناك حكمة من وراء ذلك؟
- هل المنهج الذي انتهجه ينعكس بالإيجاب أو السلب على الفهم العام بالمنظور النحوي؟ وللإجابة على هذه الاشكاليات اعتمدنا على المنهج البنيوي مع الاستعانة بآلية الاستقرار الاستدلال الذي رأيناه يخدم مثل هذه الدراسة خاصة في ما يتعلق بالجانب التطبيقي.

كما وضعنا خطة وفقا لما تقتضيه الإجابة عن هذه الإشكالات قمنا بوضع مقدمة، استهليناها بتمهيد عام لموضوعنا كما نوهنا لبعض الأسباب التي دفعتنا للإجراء هذه الدراسة عقبنا عليها ببعض اللإشكالات التي يمكن أن تتبادر لذهن القارئ، أما الفصل الأول والذي يمثل الجانب النظري تحت عنوان مدخل مفاهيمي للسياق، وقد تضمن مبحثين: المبحث الأول "السياق"، إندرجت تحته ثلاثة مطالب، المطلب الأول بعنوان: "السياق في المعاجم العربية والغربية"، والمطلب الثاني بعنوان: "السياق عند علماء العرب والغرب"، أما المطلب الأخير فبينا من خلاله أهمية السياق، وفيما يخص المبحث الثاني فقد تضمن "السياق الداخلي القرآني "، قمنا بتقسيمه إلى ثلاث مطالب، فكان الأوّل يندرج تحت عنوان: "السياق الداخلي وأنواعه"، أما الثاني فكان: "السياق القرآني"، وأما المطلب الأخير فقد خصص لأنواع السياق القرآني.

ونأتي بعدها للفصل الثاني والذي يعتبر دراسة تطبيقية في كتاب "العالمية الإسلامية الثانية" (جدلية الغيب والإنسان والطبيعة)، وتضمن عناوين تتمثل في:

- السياق الداخلي القرآني داخل السورة وبين السور.
  - موسى بين الإنسانية والغيب.
  - موسى والإرادة الإلهية في الفعل.
    - موسى والتزامن في الفعل.

وقد إعتمدنا في بحثنا هذا على مجموعة من المصادر والمراجع، تراوحت بين القديم الذي لا غنى عنه والحديث الذي لابد منه، نذكر أهمها:

- العالمية الإسلامية الثانية "جدلية الغيب والإنسان والطبيعة" لأبي القاسم حاج حمد.
  - البيان والتبيين للجاحظ.

- علم الدلالة لأحمد مختار عمر.
- السياق وأثره في المعنى للمهدي إبراهيم الغويل.

لا يخلو بحث علمي من الصعوبات، حيث واجهتنا عوائق في بحثنا هذا، كان أبرزها كون الموضوع حديث لم ترد فيه دراسات كثيرة.

وفي الأخير، نطمح أن يكون المضمون قد أدى الغرض المنشود ولو بالشيء القليل، فإن أصبنا فمن الله وإن أخطئنا فمن أنفسنا، ولنا أجر المحاولة، وإن كان لنا من عذر فإننا لم ندّخر جهدًا إلّا وبذلناه.

رجاؤنا من الله ذي الفضل والرحمة أن يجعل عملنا هذا نافعا مثمرا، ويجزي عنه خيرا كل من رعاه بَذرة حتى استوى ثمرة، ونخص بالذكر أستاذنا المشرف بن سخري زبير، الذي أنار للبحث طريقه، ولكل من ساهم معنا في هذا العمل المتواضع، والله الموفق من قبل ومن بعد.



#### تمهيد:

يطلق لفظ السياق على الطريق التي تساق فيها اللغة والدور الذي تؤديه، فيساعد على كشف معنى الكلمة أو النص أو الجملة، نتيجة لمعرفة سابقة يفترض أنها مشتركة بين المتكلم والسامع، والذي يتمكن عن طريقها من تأويل مقاصد الكلام عند المتكلم، والوضع اللغوي له؛ هذا الموضع الذي قد يؤدي إلى تعدد السياقات كاللغوي والعاطفي والثقافي وسياق الموقف وما إلى ذلك، ومن هنا وضعنا تعريفات متعددة لتبيان لفظ السياق ومعانيه عند العرب وعند الغرب من خلال معاجم كثيرة تمثلت في:

## 1- السياق في المعاجم العربية والغربية:

## 1-1 السياق في المعاجم العربية:

أ-مقاييس اللغة لابن فارس (329هـ -395هـ):يقول: "السين والواو والقاف: أصل واحد، وهو حَدْو الشيء، يقال: ساقه يسوقه سَوقًا، والسيقة: ما استيق مِن الدوابِ، ويقال: سُقْتُ إلى امرأتي صَداقها، وأسقته، والسُوق: مشتقة من هذا؛ لِما يساق إليها مِن كل شيء، والجمع أسواق، والساق للإنسان وغيره، والجمع سُوق، إنما سميت بذلك؛ لأن الماشي ينساق عليها، ويقال: امرأة سوقاء، ورجل أسوق، إذا كان عظيم السّاق، والمصدر: السوق. قال رؤية: قُبٌ مِنَ التَّعْداءِ حُقْبٌ فِي سَوقَ. وسوق الحرب، حومة القتال".

6

<sup>1 –</sup> أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا: مقاييس اللغة، تح: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق – سوريا، ج3، (د ط)،1347 هـ، ص117.

## ب-أساس البلاغة للزمخشري (467ه - 538هـ):

- "وهو من السوقة والسُّوق وهُم غيرُ المُلوك، وتسّوقَ القوم: إتّخذُوا سوقًا.
- ومِن المَجاز: ساقَ الله إليهِ خيرًا، وساقَ إليهَا المَهر. وساقَت الرّيحُ السَّحابَ. وأرَدتَ الدَّار بِثمنٍ فساقَها الله إليكَ بِلا ثَمنٍ. والمُختصر: يَسوقُ سياقًا، وفُلانٌ في ساقَةِ العَسكرِ؛ في آخره وهُو جَمعُ سائِق كَقادةٍ في قَائِد.
  - تَساوقَت الإِبلُ: تَتابَعت، وهُو يسوقُ الحديثَ أحسنَ سِياقِ << وإليكَ يساقُ الحديثُ >>.
- وهذَا الكلامُ مساقَةٌ إلى كذَا، وجِئْتُكَ بِالحَديثِ على سُوقِه، على سَردِه وضَرب البُخورَ بِكُمِّه. وقال سُوقَ إلى فُلان. والمرءُ سِيقة القدر: يسوقُه إلى ما قُدِّرَ له لا يَعدُوه". أ

## ج-قاموس المنجد في اللغة العربية المعاصرة:

- "سَاقَ الحديث: سَردَهُ بِسُهولةٍ وبِسَلاسَة، سَاق الحديثَ إلى وجْه؛ سَاقَه إلى موضوعِ مُعينٍ.
  - سِياق: سِلسلَة، تَتَابُع نِظامِي: (سِياقُ المَراتِب).
    - مَجرى تَتَابُع، تَسَلسُل: (سِيَّاقُ الحَوادِث).
      - إطار: في ذَلِكَ السِّياقِ أو ذَاكَ.
  - صِلةٌ تَرابُطيَّةٌ: تَرابُطٌ وتَلاحُم: لا سِياقَ في تَفكِيره".
  - سِياق أمِر ظُروفٍ يقعُ فِيها: السِّياقُ الذِّي أُرتُكِبَتْ فِيهِ الجَريمَةُ.

7

العلمية، بيروت – لبنان، ج1، ط1، 1998م، ص484.

- سِياقُ الكَلام: سَردُهُ وأُسلوبُهُ الذِّي يَجْرِي عَليهِ، يُقالُ: وَقَعتْ هَذِه الوَاقِعةُ في سِياقِ الكَلامِ أيْ مُدرجةٌ فِيهِ.
  - سِياق وقَائِع: سَردٌ مُتتابع، تَتَابعٌ مُنتظمْ: سِياقُ وَقائع فِي قِصَّةٍ مَا". ¹

#### د- معجم الوسيط:

- "السِّياق : المَهر: وسِياقُ الكَلام : تَتَابُعهُ والذِّي يَجرِي عَلَيْهِ.
  - النَّزْعُ: يُقالُ هُو في سِياقٍ: الإِحْتِضَارِ". 2

ومن خلال ما قدمناه من تعريفات المعاجم العربية للسياق، نجد بأن السياق في اللغة تجمع تقريبا نحو معنى واحد، وهو التتابع والإستمرار والسير في قطيع واحد، فسياق الكلمات وتتابعها في الجملة أو العبارة وكذلك القاسم المشترك هو الإنسجام والسير والنظم، واستعمال كلمة سياق في التعبير أو العبارة أو الموضوع أو الجملة هو استخدام مجازي يعود إلى المعنى الأصلي، وهو التتابع؛ وكذلك مهر المرأة فقد كان الأصل فيه أن يكون من الإبل والدواب وتساق إليها.

 $<sup>^{-1}</sup>$  صبحى حموي: المنجد في اللغة العربية المعاصرة، دار المشرق بيروت، ط1، 2000م، ص725–726.

 $<sup>^{2}</sup>$  – إبراهيم أنيس – عبد الحليم منتصر – عطية الصوالحي – مجد خلف الله أحمد: معجم الوسيط ، مجمع اللغة العربية القاهرة، مصر ، د ط،2004م، ص465.

#### 1-2 السياق في المعاجم الغربية:

#### أ- قاموس الجيب" La Rousse de poche":

حدد لفظ السياق في هذا القاموس كما يلي:

- Ce qui accompagne, récède ou suit un texte, l'éclaire<sup>1</sup>.

- السياق: هو ما يصاحب، يسبق أو يتبع نصا للتوضيح.

#### ب- قاموس روبير الصغير " Le petit Robert ":

"حاول واضعاه أن يحددا السّياق اعتمادا على تعريفين:

1- Ensemble du texte qui entoure un étément de la langue (mot, phrase, fragment d'énonc é) et dont dépend son sens, sa valeur.

1- مجموع نص يحيط بعنصر لغوي { كلمة، جملة، جزء من ملفوظ}. ويتعلق بمعناها وقيمتها.

2- Ensemble des circonstances dans lesquelles s'ins ère un fait. Le contexte physiologique d'une conduite. Contexte politique<sup>2</sup>, familial.

2- مجموع الظروف التي في إطارها يندرج فعل ما، فهناك السياق السيكولوجي والسّياق السياسي والعائلي والثقافي والسياق النفسي".

#### ج- معجم إكسفورد "Oxford English Dictionary:

وورد فيه لفظ Context:

 $<sup>^{1-}</sup>$  Pierre la Rousse : La Rousse de pouche 'Editions Larousse 'Paris 'France  $^{2004}$  'P175 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>– Paul Robert :Le petit Robert :Editions Le Robert :France :1967 :p378.

"The surrounding sense or context of a passage "

ومعناه: "سياق أو مجري الكلام". أ

وعليه فعند المقارنة بين ما جاءت به المعاجم الغربية من تعريفات حول السياق، نجد أنها أضافت للمصطلح معاني جديدة، وهذا راجع إلى تعدد المدارس اللسانية واللغوية والحقول المعرفية.

#### 2- السياق عند علماء العرب والغرب:

#### 1-2 عند العرب:

عني العرب منذ القديم بكلمة السياق، فهي من الألفاظ التي استخدموها بمدلولها اللغوي العام، أي أنها تحمل مفهومها الاصطلاحي الشائع بين المحدثين.

ففكرة السياق كانت موجودة بمصطلحات مغايرة، سياق الحال، مقام، أسباب النزول أي أنهم كانوا مدركين لها ولأهميتها برغم اختلافهم في هذا المفهوم وتفرق مشاربهم، كانوا سباقين في إيراد هذا المصطلح ومنهم:

## أ- الجاحظ (159ه - 255هـ):

لقد تفطن الجاحظ لمدى أهمية السياق، إذ أنه قام بتحديد مقوماته فقسمها إلى خمسة عناصر فيقول: " وجميع أصناف الدلالات على المعانى من لفظ أو غير لفظ، خمسة أشياء

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>– John simpson: Oxford English Dictionary · Oxford Univercity press ·United Kingdom of Great Britain and Northern Ireland ·1989 ·p241.

لا تنقص ولا تزيد: أولها اللفظ، ثم الإشارة، ثم العقد، ثم الخط، ثم الحال، التي تسمى نصبة". أ

كما قد أضاف لهذه العناصر الصوت واعتبره من مقومات السياق فيقول:" الصوت آلة اللفظ، والجوهر الذي يقوم به التقطيع، وبه يوجد التأليف، ولن تكون حركات اللسان لفظا ولا كلاما موزونا ولا منشورا إلا بظهور الصوت".2

إذ أنه في نظر الجاحظ الصوت الركيزة الأساسية لإنتاج المقطع الذي يقصد به الحرف وبالجمع والتأليف بين هذه المقاطع ننتج الكلام بنظم الجملة، من خلال ترتيبنا لعناصرها، فلكل جملة سياق، ولفهم السياق لا بد من تتبع النظم والذي لا يكون إلا بوجود الصوت.

غير أنه هناك من يناقض الجاحظ فيما ذهب إليه، مثل إدريس المليح الذي علق على هذا القول في كتابه الرؤيا البيانية عند الجاحظ عند تطرقه لقضية الكلام، ويذهب للقول بأنه حتى للحيوان صوت، ولكنه لا يستطيع الوصول إلى مرحلة النظم، وبالتالي لا يمكن أن يكون الصوت الآلة الجوهرية في التركيب الصوتي من تقطيع وتأليف ونظم، ويتضح ذلك في قوله:" إن بعض الصور الصوتية يضم إلى بعض كي تنتج كلمات، وهذا الضم لا بد أن يأتى بدوره على شكل مخصوص (...)؛ وتستطيع إدراك ذلك حيث يقارن بين أصوات الطيور

11

الله عمرو بن بحر الجاحظ: تح: عبد السلام محد هارون، مكتبة الخناجي، القاهرة، ج1، (د ط)، (د ت)، -1

<sup>-2</sup> المرجع نفسه، ص-2

والحيوانات وبين الأصوات البشرية المؤدية إلى الألفاظ...، فالأولى لا تقطيع فيها ولا تأليف.."1

## ب- ابن جني ( 322هـ - 392هـ) :

أما ابن جني فهو الآخر تتبه لدور السياق في نظرية المعنى، إذ اهتم بسياق الحال، حيث أنه اعتمده في تناول النص اللغوي على مختلف المستويات الصرفية والنحوية من أجل الكشف عن دلالته.

فنجده يمثل في سياق الحال بهذا البيت:

### فَصَكَّت وَجهَهَا بِيَمِينِهِا أَبَعْلِي هَذَا بِالرَّحَى المُتَقَاعِس. 2

ثم يعلق عليه مشيدا وموضحا لمدى أهمية سياق الحال وكيف أنه يزيد المعنى وضوحا ودقة، وغيابه يحدث شرخا في معنى الكلام ويغير دلالته فيقول:" فلو قال حاكيا عنها: أبعلي هذا بالرحى المتقاعس من غير أن يذكر صك الوجه لأعلمنا بذلك أنها كانت متعجبة منكرة، لكنه لمّا حكى الحال فقال: ( فصكت وجهها) علم بذلك قوة إنكارها، وتعاظم الصورة لها، هذا مع أنك سامع لحكاية الحال، غير شاهد لها، ولو شاهدتها لكنت بها أعرف." فلو اردنا هنا فهم البيت من خلال شرح مفرداته فصكت بمعى غطّت، و المتقاعس هو الذي يخرج صدره ويدخل

\_\_\_

<sup>1 -</sup> إدريس المليح: الرؤيا البيانية عند الجاحظ، دار الثقافة للنشر والتوزيع، الدار البيضاء - المغرب، ط 1، 1983، ص 139.

 $<sup>^{2}</sup>$  أبو الفتح عثمان ابن جني: الخصائص، تح: مجد علي التجار، دار الكتب المصرية، مصر، ج1، (د ط)، 1913،  $^{2}$  مصر .245.

 $<sup>^{-3}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{-3}$ 

ظهره، والمعنى أن المرأة تستغرب من شكل الرجل أن يكون هو زوجها، فتستر وجهها ، وتتساءل هل هذا هو زوجي فعلا مستغربة ومنكرة في نفس الحال.

كما قد أشار ابن جني إلى أهمية السياق في كشف المعنى، فبقوله: أن يتفق اللفظ البتة، ويختلف في تأويله، وعليه عامة الخلاف نحو قولهم: هذا أمر لا ينادى وليده"، فاللفظ غير مختلف فيه، ولكن يختلف في تفسيره، فقال قوم: إن الإنسان يذهل عن ولده لشدته، فيكون هذا كقوله تعالى: {يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ} (الحج: 2) وقوله تعالى كذلك: {يَوْمَ يَفِرُ المَرْءُ مِنْ أَخِيهِ وَأُمِّهِ وَأَبِيهِ} (عبس: 34-35). أي لا وليد فيه فينادى. "

## ج-تمام حسان ( 1918م-2011م):

يعد تمام حسان هو الآخر من المهتمين بالسياق، إذ أجاد البحث فيه وكان جليا من خلال تصوره للمعنى وأساليب الوصول إليه، أنه من المتأثرين بفيرث ونظريته السياقية، فإستحوذ السياق جانبا مهما في أعماله فنجده يعرّف سياق الحال بأنه: "كل دراسة تحليلية سبقت في هذا الكتاب تتجه أساسا إلى المعنى، سواء في النظام الصوتي والصرفي والنحوي والظواهر الموقعية والمعاجم وتحديد المقام، ثم ما يرتبط بذلك من قرائن حالية أو مقاليه كإشارة اليدين وتعبيرات الملامح وغمزات العينين ورفع الحاجب وجميع الحركات العضوية، مما تعتبر قرائن حالية في أثناء الكلام". أ

تمام حسان هنا يؤكد على أثر الأحوال في إيضاح المعنى وأن للإشارات الجسمية الدور الكبير في عملية التواصل بين المخاطبين.

-

<sup>1 -</sup> تمام حسان عمر : اللغة العربية معناها ومبناها، دار الثقافة للنشر والتوزيع، الدارالبيضاء المغرب، (دط)، 1994، ص553.

كما أنه يرى بان الكلمة تحتمل أكثر من معنى وذلك لدخولها في أكثر من سياق، لكون السياق يحفل بالكثير من القرائن الحالية والمقامية التي تعطي الكلمة معاني متعددة لا ترد على بال صاحب المعجم، فالسياق في نظره هو من يحدد المعنى المقصود من المفردة ويظهر ذلك في قوله: "والذي يجب أن لا يغيب عن أذهاننا أن الكلمة في المعجم لا تفهم إلا منعزلة عن السياق وهذا هو المقصود بوصفه لكلمات في المعاجم بأنها "مفردات" على حين لا توصف بهذا الوصف وهي في النص وإن تعدد معنى الكلمة يرجع إلى صلاحيتها للدخول في أكثر من سياق..."

#### 2-2 عند علماء التفسير:

الناظر في معنى السياق عند المفسرين يجد أنه قد وقع التصريح بتعريفه، كما أنهم أشادوا بأهميته في الكشف عن المعنى واعتبروه من قواعد الفهم والترجيح التي لا يجوز تجاهلها. ومن علماء التفسير الذين صرحوا بتعريف السياق نذكر:

## أ-الشيخ محمد بن حسن البناني (1727م-1780م):<sup>2</sup>

الذي يعرفه بقوله " قرينة السياق هي على خصوص المقصود من سياق الكلام المسبوق لذلك أو لاحقه". 3

<sup>-1</sup> تمام حسان عمر :اللغة العربية معناها ومبناها، مرجع سابق، ص-23.

<sup>2</sup> محجد بن الحسن بن مسعود البناني، أبو عبد الله :فقيه مالكي .من أهل فاس .كان خطيب الضريح الإدريسي بها، وإمامه، له كتب منها (الفتح الرباني – ط).

 $<sup>^{-3}</sup>$  عبد الرحمان عبد الله سرور جرمان المطيري: السياق القرآني وأثره في التغسير "دراسة نظرية تطبيقية من خلال تغسير ابن كثير"، رسالة مقدمة لنيل درجة الماجستير في تغسير وعلوم القرآن، جامعة أم القرى، كلية الدعوة وأصول الدين، قسم الكتاب والسنة، السعودية، 2007، ص71.

أي أن فهم السياق متعلق بدلالات قبلية وبعدية تجعل المعنى أوضح.

### ب- الشيخ حسن بن محد بن محمود العطار (1766م-1835م):

الذي عرفه هو الآخر بقوله" قرينة السياق هي ما يأخذ من لاحق الكلام الدال على خصوص المقصود أو سابقه".1

من خلال هذين التعريفين نخلص إلى أن السياق هو تتابع المفردات والجمل والتراكيب المترابطة التي تؤدي المعنى.

أما فيما يخص أهمية السياق وأثر دلالته وبيان فائدته فيتضح ذلك عند:

## ج- العز ابن عبد السلام (1181م-1262م):

الذي تحدث العز عن وظيفة السياق في تحديد المعنى في قوله" السياق مرشد إلى تبيين المجملات وترجيح المحتملات وتقرير الواضحات وكل ذلك يعرف الاستعمال، فكل صفة وقعت في سياق المدح كانت مدحا، وكل صفة وقعت في سياق الدم كانت دَما، فما كان مدحا بالوضع فوقع في سياق الدم صار دما".

وفي هذا القول يبين العزابن عبد السلام أهمية السياق في عملية ترجيح الأقوال وأثره في إنتقاء الدلالات القريبة للمعنى في النص.

-

 $<sup>^{-1}</sup>$  عبد الرحمان عبد الله سرور جرمان المطيري: السياق القرآني وأثره في التفسير "دراسة نظرية تطبيقية من خلال تفسير ابن كثير"، مرجع سابق، 93.92 .

## ب- ابن القيم الجوزية (1292م-1350م):

يؤكد ابن القيم كلام العز بن عبد السلام في بيان أهمية السياق ويزيد عليه ويوضح مسائل أخرى بقوله "السياق يرشد إلى تبين المجمل، وتعيين المحتمل، والقطع بعدم احتمال غير المراد، وتخصيص العام وتقييد المطلق، و تنوع الدلالة وهذا من أعظم القرائن الدالة على مراد المتكلم".1

يتبين من قول ابن القيم أن السياق يهدي إلى معرفة مراد المتكلم وقصده ويلغي كل التأويلات ويحقق المعرفة المرجوة.

#### 3-2 عند الغرب:

اهتم علماء الغرب بالسياق، وأولوه أهمية كبيرة، إذ أنه شغل تفكيرهم باحثين في أهميته، فجعلوا منه نظرية قائمة بذاتها، لكنه ومع ذلك لم يعرف نضجا واكتمالا كما عرفه في العصر الحديث، فقد بزغ نجم السياق على أيادي اللغويين المحدثين أمثال:

## أ- فردينان دي سوسير (1857م-1913م):

يعتبر دي سوسير من الأوائل الذين مهدوا للمدرسة السياقية، ومن السابقين لتوضيح العلاقات السياقية وتحديد السياق وأهميته في تحديد معانى الكلمات فيقول: "الكلمة إذا وقعت

أ-أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية: بدائع الفوائد، تح علي بن محمد العمران، ج1،(د-ط)، دار علم الفوائد للنشر والتوزيع، جدة، ص1314.

في سياق ما، لا تكسب قيمتها إلا بفضل مقابلتها لما هو سابق ولما هو لاحق بها أو لكليهما معا". 1

إذ يؤكد على أن معنى الكلمة لا يظهر ولا تكتسب قيمتها إلا من خلال ربطها ومقابلتها بماهوسابق أو لاحق بها، وفي هذا تأكيد لضرورة مراعاة السياق.

كما يرى دي سوسير بأن دلالة السياق لا تأتي من الكلمات متفردة، بل يجب أن تكون من جملة الوحدات المركبة، بصرف النظر عن طول هذه الأخيرة أو تنوعها ويظهر ذلك في قوله:" إن مفهوم السياق لا ينطبق على الكلمات فرادى فحسب، وإنما هي مجموعة من الكلمات والوحدات المركبة مهما بلغت من الطول والتنوع كالكلمات المركبة والمشتقات وأجزاء الجمل والجمل الكاملة".2

## ب- فيرث ( 1890م-1960م):

يعد فيرث من أشهر العلماء الذين اهتموا بالسياق، وقد أسس نظرية السياق التي أضحت الحجر الأساس في المدرسة الفيريثية ووضع تأكيد على الوظيفة الإجتماعية للغة مؤكدا بأن المعنى لا يتضح إلا من خلال إدخال الكلمة في السياق، فبهذا يصرح فيرث ويقول:" إن المعنى لا يتكشف إلا من خلال تسييق الوحدة اللغوية، أي وضعها في سياقات مختلفة".

-68أحمد مختار عمر: علم الدلالة، عالم الكتب، القاهرة، ط-5، -998، ص-68.

<sup>1 -</sup> فرديناند ديسوسير: دروس في الألسنية العامة، تر: صالح القرمادي وآخرون، الدار لعربية للكتاب، تونس، (د ط)، 1975، ص 186.

 $<sup>^{2}</sup>$  – المرجع نفسه، ص $^{2}$ 

وعلى هذا فدراسة معاني الكلمات تتطلب تحليل للسياقات والمواقف التي ترد فيها، حتى ما كان منها غير لغوي، ومعنى الكلمة – على هذا – يتعدل تبعا لتعدد السياقات التي يقع فيها. أ

وتقوم نظريته السياقية على إعادة الاهتمام بالأحوال والمحيط الذي يتضمن الأحداث الكلامية، فالقول إن الإدراك اللغوي والمعرفي يحصلان عندما تنتقل الأفكار من رأس المتكلم إلى السامع ليس سوى خرافة معللة.2

يتبين لنا من خلال هذا أن فيرث يرى بأن المعاني تتعدد بتعدد السياقات وتتحدد وفقا لاستعمالاتها، وكل سياق يحدد أحد المعاني.

## ج- فندريس جوزيف(1875م-1960م):

لقيت النظرية السياقية الغربية اهتمام كبير عند اللغوي الفرنسي فندريس الذي أمن بفعاليتها وأهميتها البارزة في بعض القضايا الدلالية.

فتجده قبيل ذلك يؤكد على تجرد الكلمة من تراكم الدلالات وتعددها إذ يرى بأنها أحادية الدلالة فيذهب إلى القول:" أننا حينما نقول بأن لإحدى الكلمات أكثر من معنى واحد في وقت واحد، نكون ضحايا الإنخداع إلى حد ما، إذ لا يطفو في الشعور من المعانى المختلفة،

י בן ווכוחד.

 $<sup>^{-1}</sup>$  أحمد مختار عمر: علم الدلالة، ص69.

 $<sup>^{2}</sup>$  شفيقة العلوي: محاضرات في المدارس اللسانية المعاصرة، أبحاث للترجمة والنشر و التوزيع، بيروت، لبنان، ط1، 2004، ص20.

التي تدل عليها إحدى الكلمات إلى المعنى الذي يعنيه السياق؛ أما المعاني الأخرى جميعها تتبدد ولا توجد إطلاقا". ا

يرى هنا فندريس بأن كل المعاني التي تمثل كلمة ما، تلغى بمجرد دخولها في سياق ما، أي أن الكلمة بمجرد دخولها في سياق محدد، يصبح لها معنى واحد وهو الذي يتوافق والسياق الذي وردت فيه.

كما يقول أيضا:" والسياق أيضا هو الذي يخلص الكلمة من الدلالات الماضية التي تدعها الذاكرة تتراكم عليها وهو الذي يخلق لها قيمة حضورية".<sup>2</sup>

ونفهم من قوله بأن السياق يزود الكلمة بقيمة لحظة استعمالها ويلغي بها جميع الاستعمالات الأخرى التي تصلح لها الكلمة.

#### 3-أهمية السياق:

للسياق دور بارز في فهم النص، فقد أشار العلماء منذ القدم للأهمية التي يحملها السياق في تحديد الدلالة المقصودة للكلمة، وأن التحديد الدقيق لدلالة اللفظ إنما يرجع إلى السياق، فهو يزيل الغموض والالتباس والإبهام عنها، مما دفع أصحابه إلى الإشارة إلى أهميته الكبيرة، تتضح فيما يلي:

-

<sup>1-</sup> جوزيف فندريس: اللغة، تر:عبد الحميد دواخلي ومجهد القصاص، المركز القومي للترجمة، القاهرة، (د ط)، 2014، ص 288.

<sup>-2</sup> المرجع نفسه: ص-2

أ-السياق يفسر الكثير من العمليات المصاحبة لأداء اللغة في وظيفتها التواصلية والإبلاغية، لدى كل من منتج الكلام والمتلقي، وأنه الركن الأساس في فهم الرسالة اللغوبة.

ب− في علم الدلالة يبدو السياق عالما متشابكا شديد الأهمية، فالدلالات تنشأ بطريقة سياقية
 تتحكم فيها القرائن الحالية التي تصاحب عملية الكلام إلى جانب القرائن الخاصة.¹

ج- ضابط من ضوابط فهم النص القرآني.

هم الأدوات التي تزيل اللبس عن العلامة اللغوية.

### 4-السياق الداخلي (اللغوي):

هو الإطار الداخلي للنص يتعلق بلغة وتركيبها من حيث مواقع الكلمة بين أخواتها والهيئة التي ائتلفت فيها الكلمات مع بعضها البعض، ومكان هذه الائتلافات والتراكيب من الموضوع الجامع لها، أو بعبارة أخرى هو طريقة تسييق الكلمة المفردة داخل الجملة وتسييق الجملة مع الجمل الأخرى، وتسييق هذه الجمل داخل الإطار الكلى للنص.2

فالسياق اللغوي يتشكل من الكلمات ونابع منها كما أنه يشتمل الوظائف النحوية ومعاني الأدوات ودلالة الصيغ الصرفية، وكل هذه الأمور نابعة من النص اللغوي.

أ -خلود العموش: الخطاب القرآني " دراسة في العلاقة بين النص والسياق"، جدارا للكتاب العالمي، عمان -1 أردن، ط1، 2008، -30

 $<sup>^{2}</sup>$ المهدي إبراهيم الغويل: السياق واثره في المعنى، أكادمية الفكر الجماهيري، ليبيا، ج1، (د ط)،  $^{2}$ 

#### 1-4- أنواعه:

يندرج ضمن السياق اللغوي عدة سياقات تشكل حلقات متسلسلة تساعد على كشف دلالة الوحدة اللغوية الوظيفية، وهي تسبح في نطاق واحد وإعطاء الكلمة معنى متعاضدا، وناميا بدأ بـ:

### أ-السياق الصوتي:

فمن خلال اسمه يتضح لنا مجال دراسته والمتمثل في الصوت داخل السياق اللغوي من حيث كمية الهواء اللازمة لإنتاج هذا الصوت، والجهد ودرجاته والهمس وسوى ذلك بالإضافة إلى دراسة الفونيم الذي يعتبر المادة الأساس في فهم الدلالة. أ

### ب- السياق الصرفي:

وهو يهتم بدراسة المورفيمات أو الوحدات الصرفية، حرة كانت أو مقيدة، أو محايدة لا قيمة لها، إذا كانت ضمن سياق تركيبي معين أي تمارس وظيفتها داخل النص.

#### ج-السياق النحوي:

وهو شبكة من العلاقات القواعدية التي تتحكم ببناء الوحدات اللغوية داخل النص وفيها تقوم كل علاقة بمهمة وظيفية تساعد على بيان الدلالة، من خلال القرائن النحوية كالإعراب الذي يعد قرينة سياقية.

-

اً – فاطمة الشيدي: المعنى خارج النص "أثر السياق في تحديد دلالات الخطاب"، دار النبوي للطباعة والنشر، دمشق، (د ط)، 2011، ص32-31.

#### د- السياق المعجمي:

هو مجموعة العلاقات الصوتية التي تتضافر من أجل تخصيص الوحدة اللغوية ببيان دلالي معين، يمنحها القدرة على التركيب وفق أنظمة اللغة المعينة.

## ه - السياق الأسلوبي:

يظهر هذا اللون من السياق في النصوص الشعرية والنثرية أكثر منه في اللغة العادية لما يمتلكه من قوة النسج، وجدارة البناء وقوة التوالد الدلالي.

## 5- السياق القرآني:

## 1-5 مفهوم السياق القرآني:

أ-يعرفه "مثنى عبد الفتاح " من خلال أطروحته بأنه: "تتابع المعاني وانتظامها في سلك الألفاظ القرآنية، لتبلغ غايتها الموضوعية في بيان المعنى المقصود، دون انقطاع أو انفصال "1.

والمقصود من تتابع المعاني الفرعية لخدمة المعنى الأصيل الوارد ذكره في السورة، ودون انقطاع: من غير أن تكتمل المعاني التي تتحدث عنها الآيات، ودون انفصال أي: أن يكون هناك فاصل أجنبي من غير أن يكون له داع، أو ارتباط بموضوع الآيات.

-

المثنى عبد الفتاح: السياق القرآني وأثره في الترجيح الدلالي، أطروحة دكتورا (منشورة)،تخصص،تفسير وعلوم القران، جامعة اليرموك، الأردن،2005، -14.

ب- عرفه أيضا سعد بن محد بن سعد الشهواني: "هو ما يحيط بالنص من عوامل داخلية أو خارجية، لها أثر في فهمه من سابق أو لاحق، أوحال المخاطِب، والمُخاطَب، والغرض الذي سيق له، والجو الذي نزل فيه"!.

والمقصود بالعوامل الداخلية هي السياق الداخلي أما العوامل الخارجية فهي السياق الخارجي، وقوله: حال المخاطِب هو الله الخارجي، وقوله: لها أثر في فهمه؛ فهم النص القرآني، وقوله: حال المخاطِب هو ورود تعالى، والمُخاطَب هو من عاصر فترة التنزيل، والغرض الذي سيق له يعني: حال ورود الخطاب، قوله: الجو الذي نزل فيه، أي مكان الآية وحال نزول الآيات.

## 2-5 أنواع السياق القرآني:

ينقسم السياق القرآني إلى أربعة أنواع وهي كالآتي:

#### أ- سياق الآية:

في هذا النوع يكون النظر في سياق الآية (سابقها ولاحَقُها) دون تجاوز ذلك إلى ما سبقها أو لحقها من آيات، لتحديد و (تقنيص) اقتناص المعنى المراد لأحد المفردات من خلال معانيها المتعددة والمحتملة.

ومن أمثلة هذا النوع ما قاله ابن كثير رحمه الله عند تفسيره لقوله تعالى: { فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَضًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُوا عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزِمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُحِبُ المُتَوَكِلِينَ} (آل عمران: 159). فقوله عز وجل: {وَلَوْ كُنْتَ فَضًا غَلِيظَ القَلْبِ لَانْفَضُوا مِنْ حَوْلكَ}

 $<sup>^{-1}</sup>$  سعد بن محيد بن سعد الشهواني: السياق القرآني وأثره في تفسير المدرسة العقلية الحديثة، 41، جامعة الملك سعود، الرياض، 436ه، 29.

الفظ: الغليظ، والمراد به ها هنا غليظ الكلام لقوله بعد ذلك: { غَلِيظَ القَلْبِ} أي: لو كنت سيء الكلام قاسي القلب عليهم لانفضوا عنك وتركوك، لكن الله جمعهم عليك1.

#### ب- سياق المقطع:

السورة القرآنية تتضمن نصوصا ومقاطع من الآيات متحدة المعاني، مترابطة المباني، لها أغراض محددة، وهذه الأغراض متناسقة ومتناسبة، تتلاحم فيبني بعضها على بعض حتى تؤدي بمجموعها غرضا أو أغراض خاصة لمجموع السور تسمى بوحدة السورة أو أغراضها أو مقاصدها...

وأظهر ما يتبين هذا النوع من السياق في القصص والتشريعات ومن أمثلته في القصص:

ما قاله الإمام ابن كثير في تفسيره لقول تعالى: { وَمَا أُبَرِّئُ نَفْسِي إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ إِلاَ مَا رَحِمَ رَبِي إِنَّ رَبِي غَفُورٌ رَحِيمٌ } (يوسف:53) تقول المرأة: لست أبرئ نفسي، فان النفس تتحدث وتتمنى ولهذا راودته لأنها أمارة بالسوء، {إلَّا مَا رَحِمَ رَبِّي} أي: إلا من عصمة الله تعالى، {إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَحِيمٌ }.

وهذا القول هو الأشهر والأليق والأنسب لسياق القصة ومعانى الكلام2.

24

<sup>-106</sup>عبد الرحمان عبد الله سرور جرمان المطيري: السياق القرآني وأثره في التفسير، مرجع سابق، ص-106.

<sup>-2</sup> عبد الرحمان سرور جرمان المطيري: السياق القرآني وأثره في التفسير، ص-2

#### ج- سياق السورة:

لكل سورة في القرآن الكريم محور عام وغرض رئيس أو أكثر يستخلص من سياقها العام، وتكون المقاطع ذات الأغراض الخاصة في السورة خادمة لهذا المحور العام والغرض الرئيس، "فتتناسق أوضاعها، وتتآلف عناصرها، ويأخذ بعضها بعضا حتى أنها لتنتظم منها وحدة محكمة لا انفصام لها" ذات محور عام.

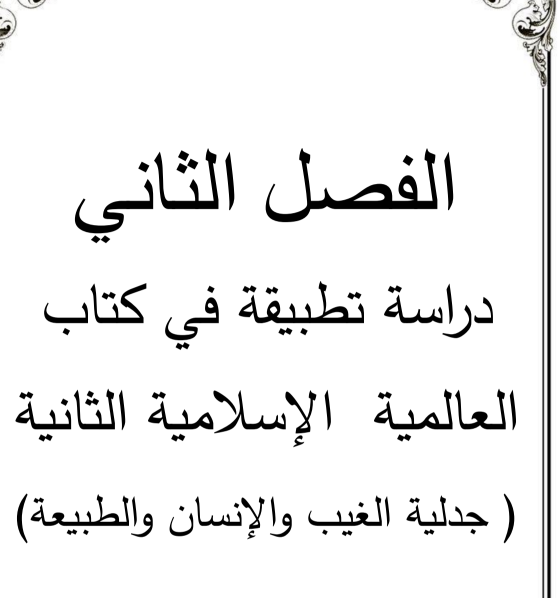
يقول الدكتور محمد عبد الله دراز -رحمه الله-:"اعمد إلى سورة من تلك السور التي تتناول أكثر من معنى واحد، وما أكثرها في القرآن -فهي جمهرته- وتنقل بفكرك معها مرحلة مرحلة، ثم ارجع البصر كرتين: كيف بدئت؟ وكيف ختمت؟ وكيف تقابلت أوضاعها وتعادلت؟ وكيف تلاقت أركانها وتعانقت؟ وكيف ازدوجت مقدماتها بنتائجها ووطأت أولاها لأخراها؟".

#### ومن أمثلة هذا النوع من السياق:

ما قاله الإمام ابن جرير الطبري عند تفسيره لقول عزوجل: {وَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الجَنَّةِ فَا الْجَنَّةُ إِنَّهُمْ لَمَحْضَرُونَ} ( الصافات:158). حيث ذكر الخلاف في معنى الإحضار هل المراد به الإحضار للعذاب أو الإحضار لمشاهدة الحساب؟ ثم قال: "وأولى القولين في ذلك بالصواب: قول من قال: إنهم لمحضرون العذاب لأن سائر الآيات التي ذكر فيها الإحضار في هذه السورة، إنما عني به الإحضار في العذاب، فكذلك في هذا الموضع.

فاستدل -رحمه الله- على هذا المعنى من خلال سياق السورة، فقد ورد ذكر الإحضار في هذه السورة مرتين في غير هذا الموضع: الأول: {وَلَوْلَا نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنْت مِنَ

المُحْضَرُونَ} (الصافات:57) والثاني: { فَكَذَّبُوهُ إِنَّهُمْ لَمَحْضَرُونَ} (الصافات:127) وكليهما بمعنى الإحضار للعذاب، فيكون هذا الموضع بمعناهما.



## 1-السياق الداخلي القرآني:

إن السياق الذي نعني هو السياق الداخلي الذي يُعنى بالنّظم اللفظي للكلمة وموقعها فيه آخدين بعين الاعتبار ما قبلها وما بعدها في الجملة، وقد تتسع دائرته إذ دعت الحاجة، فيشمل الجمل السابقة واللاحقة، بل والقطعة كلها، فيمكننا من خلال هذا أن نفهم دور السياق القرآني في الكشف عن المعاني.

#### 1-1 داخل السورة الواحدة:

#### بسم الله الرحمان الرحيم

لْوَإِذْ قَالَ مُوسَى لِفَتَاهُ لَا أَبْرَحُ حَتَّى أَبْلُغَ مَجْمَعَ الْبَحْرِيْنِ أَوْ أَمْضِيَ حُقُبًا (60) فَلَمًا بَلَغَا مَجْمَعَ الْبَيْهِمَا نَسِيَا حُوتَهُمَا فَاتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ سَرَبًا (61) فَلَمًا جَاوَزًا قَالَ لِفَتَاهُ آتِنَا غَدَاءَنَا لَقَدْ لَقِينَا مِنْ سَفَرِنَا هَذَا نَصَبًا (62) قَالَ أَرَلُيْتَ إِذْ أَوْيُنَا إِلَى الصَّخْرَةِ فَإِنِّي نَسِيتُ الْحُوتَ وَمَا أَشْمَانِيهُ إِلَّا الشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرَهُ وَاتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ عَجَبًا (63) قَالَ ذَلِكَ مَا كُمَّا نَبْغِ فَارْنَدًا عَلَى آثَارِهِمَا قَصَصًا (64) فَوَجَدَا عَبْدًا مِنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَا وَعَلَمْنَاهُ مِنْ لَدُنًا عَلْمَ (65) قَالَ لَهُ مُوسَى هَلْ أَتَبِعُكَ عَلَى أَنْ تُعَلِّمِنِ مِمًا عُلِمْتَ رُشُدًا (66) قَالَ إِنَّكَ لَنْ عَنْظِيعَ مَعِيَ صَبْرًا (67) وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَمْ تُحِطْ بِهِ خُبْرًا (88) قَالَ التَّغِلُنِ إِنْ شَاءَ لَلْهُ صَابِرًا وَلَا أَعْصِي لَكَ أَمْرًا (69) قَالَ فَإِنِ اتَبَعْتَنِي فَلَا شَمْالُنِي عَنْ شَيْءٍ حَتَّى أُحْرِثَ لَكَ اللهُ مِنْ لَكُمْ (70) فَانْطَلَقًا حَتَّى إِذَا رَكِبًا فِي السَّفِينَةِ خَرْقَهَا قَالَ لَا تُعْرِقَ الْمُلْلَقِ يَعْمَ الْمَاءَ الْمَلْقِي مِمَا عُلِمُ مُعِي مَنْ أَمْرِي عُمْرًا (77) قَالُ أَلْمُ أَقُلُ لَكَ إِنْكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْرًا (77) قَالَ أَلَمْ أَقُلُ لَكَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْرًا (77) قَالَ أَنْ مُلْلَكَ وَلَى تَشْتَطِيعَ مَعِي صَبْرًا (77) قَالَ إِنْ سَأَنْكَ نَفْسُ لَقَدْ حِبْتُ شَعْفِي مَعِي صَبْرًا (75) قَالَ أَنْ الْمَالُكَ وَلَا لَكَ إِنْكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْرًا (75) قَالَ إِنْ مَالُكُونَ وَلَا لَكُولُو لَكُولُ لَكُولُ لَلْ وَلَوْلَ لَكُولُ لَكَ إِنْكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْرًا (75) قَالَ إِنْ مَالُكُونَ وَلَى الْمُعْلِعَ مَعِي صَبْرًا (75) قَالَ إِنْ مَالْمُلُكَا وَلَا لَلْ الْعَلَالُ الْمُؤْلُولُ لَكُولُ لَلْ لَكُولُ لَلْ لَلْ الْمُؤْلِ لَهُ الْمُؤْلُولُ لَلْ اللَّهُ الْمُؤْلُ الْمَالِقُلُولُ الْمَلْوَلَ لَعُولُ لَلْ الْمُلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمَلْ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْم

عَنْ شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلَا تُصَاحِبْنِي قَدْ بَلَعْتَ مِنْ لَدُنِي عُذْرًا (76) فَانْطَلَقَا حَتَّى إِذَا أَتَيَا أَهْلَ قَرْيَةٍ السَّطْعَمَا أَهْلَهَا فَأَبُوْا أَنْ يُضَيِّعُوهُمَا فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَنْ يَنْقَضَّ فَأَقَامَهُ قَالَ لَوْ شِئْتَ لَاتَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَهْرًا (77) قَالَ هَذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَبَيْنِكَ سَأُنتِئُكَ بِتَأْوِيلِ مَا لَمْ تَسْتَطِعْ عَلَيْهِ صَبْرًا (78) أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسَاكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ فَأَرَدْتُ أَنْ أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَاءَهُمْ مَلِكٌ يَأْخُذُ (78) كُلُّ سَفِينَةٍ غَصْبًا (79) وَأَمَّا الْعُلَامُ فَكَانَ أَبُولُهُ مُؤْمِنَيْنِ فَحَشِينَا أَنْ يُرْهِفَهُمَا طُعْيَانًا وَكُفْرًا (80) كُلُّ سَفِينَةٍ غَصْبًا (79) وَأَمَّا الْعُلَامُ فَكَانَ أَبُولُهُ مُؤْمِنَيْنِ فَحَشِينَا أَنْ يُرْهِفَهُمَا طُعْيَانًا وَكُفْرًا (80) فَأَرَدْنَا أَنْ يُرْهِفَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِنْهُ زَكَاةً وَأَقْرَبَ رُحْمًا (18) وَأَمَّا الْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَمَيْنِ يَتِيمَيْنِ فَعَشِينَا أَنْ يُرْفِقَهُمَا طُغْيَانًا وَكُفْرًا (28) فَأَرُدنَا أَنْ يُبْدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِنْهُ زَكَاةً وَأَقْرَبَ رُحْمًا (18) وَأَمَّا الْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَمَيْنِ يَتِيمَيْنِ فَوَلَا أَنْ يُبْدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِنْهُ زَكَاةً وَأَقْرَبَ رُحْمًا (18) وَأَمَّا الْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَمَيْنِ يَتِيمَيْنِ فَقَى الْمُدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ كُنْزٌ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا فَأَرَادَ رَبُكَ أَنْ يَبْلُغَا أَشُدَهُمَا وَيَانَ لَكُولُهُمَا وَكَانَ لَبُعُرَا وَلَا مُنَامِ تَسْطِعْ عَلَيْهِ صَبْرًا (82)}(الكهف: كَنْزُهُمَا رَحْمَةً مِنْ رَبِكَ وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِي ذَلِكَ تَأُويلُ مَالَمْ تَسْطِعْ عَلَيْهِ صَبْرًا (82)}(الكهف: 26-60).

#### وقال تعالى:

{وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي الْيَمِّ وَلَا تَخَافِي وَلَا تَحْرَنِي إِنَّا وَرُعُونَ لَيْكُونَ لَهُمْ عَدُوًا وَحَزَنًا إِنَّ فِرْعَوْنَ وَرُعُونَ لَيْكُونَ لَهُمْ عَدُوًا وَحَزَنًا إِنَّ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا كَانُوا خَاطِئِينَ (8) وَقَالَتِ امْرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْنٍ لِي وَلَكَ لَا تَقْتُلُوهُ عَسَى وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا كَانُوا خَاطِئِينَ (8) وَقَالَتِ امْرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْنٍ لِي وَلَكَ لَا تَقْتُلُوهُ عَسَى أَنْ يَنْفَعَنَا أَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ (9) وَأَصْبَحَ فُؤَادُ أُمِّ مُوسَى فَارِغًا إِنْ كَادَتْ لَتُبْدِي بِهِ أَنْ يَنْفَعَنَا أَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ (9) وَأَصْبَحَ فُؤَادُ أُمِّ مُوسَى فَارِغًا إِنْ كَادَتْ لَتُبْدِي بِهِ لَوْلَا أَنْ رَبَطْنَا عَلَى قَلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (10) وَقَالَتْ لِأُخْتِهِ قُصِيهِ فَبَصُرَتْ بِهِ عَنْ جُنُبٍ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ (11) وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ الْمَرَاضِعَ مِنْ قَبْلُ فَقَالَتْ هَلْ أَذُلُكُمْ عَلَى أَهْلِ بَيْتٍ يَكُفُلُونَهُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ (11) وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ الْمَرَاضِعَ مِنْ قَبْلُ فَقَالَتْ هَلْ أَذُلُكُمْ عَلَى أَهْلِ بَيْتٍ يَكُفُلُونَهُ لَكُمْ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ (12) فَرَدْدْنَاهُ إِلَى أُمِّهِ كَيْ تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ وَلِتَعْلَمَ أَنَّ وَعْدَ اللّهِ حَقٌ لِللّهِ حَقٌ وَلَكِنَ أَكُمْ مَلُ لَا يَعْلَمُونَ (13) وَرَدْدْنَاهُ إِلَى أَشِدَهُ وَاسْتَوى آتَيْنَاهُ حُكُمًا وَعِلْمًا وَكَذَلِكَ نَجْزِي وَلَكِنَ أَكُمُ مَلَ الْمَدِينَ وَكُمْ الْ يَعْلَمُونَ (13) وَرَدْذَاهُ إِلَى أَشَدَّهُ مِنْ أَشَاقِى آتَيْنَاهُ حُكُمًا وَعِلْمَا وَكَذَلِكَ نَجْزِي لَكُونَ مَنْ أَلُولُ لَا يَعْلَمُونَ (13) وَرَدْذَاهُ إِلَى أَشَدُهُ وَلَا اللّهِ مَنْ أَنْ أَلُولُهُ أَلَى الْمُولِي الْمَالَاقُ عَلَيْهُ وَلَا لَكُونَا أَنْ وَلِكُنَا عَلَى الْمُولِقَلُكُونَ مَنْ أَلَالُونَا لَكُولُونَ مَا أَنْ فَالْمُولُ لَكُونَا لَكُولُونَ لَا أَلْمُ لَلْ الْمُعْرَاقِ اللّهُ مَا لَا مُرَافِقَا فَا عَلَى الْمُولِقَا فَوْمَا وَلُكُولُولُ مُعْلَلِكُمُ الْمُ عَلَى الْمُولِلَكُ عَلَيْلُولُهُ لَلْمُ ل

شِيعَتِهِ وَهَذَا مِنْ عَدُوّهِ فَاسْتَغَاثَهُ الَّذِي مِنْ شِيعَتِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ عَدُوّهِ فَوَكَرَهُ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُقٌ مُضِلٌّ مُبِينٌ (15) قَالَ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ (16) قَالَ رَبِّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَىَّ فَلَنْ أَكُونَ ظَهيرًا لِلْمُجْرِمينَ (17) فَأَصْبَحَ فِي الْمَدِينَةِ خَائِفًا يَتَرَقَّبُ فَإِذَا الَّذِي اسْتَنْصَرَهُ بِالْأَمْسِ يَسْتَصْرِخُهُ قَالَ لَهُ مُوسَى إِنَّكَ لَغَويٌّ مُبِينٌ (18) فَلَمَّا أَنْ أَرَادَ أَنْ يَبْطِشَ بِالَّذِي هُوَ عَدُوٌّ لَهُمَا قَالَ يَا مُوسَى أَتُريدُ أَنْ تَقْتُانِي كَمَا قَتَلْتَ نَفْسًا بِالْأَمْسِ إِنْ تُرِيدُ إِلَّا أَنْ تَكُونَ جَبَّارًا فِي الْأَرْضِ وَمَا تُريدُ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْمُصْلِحِينَ (19) وَجَاءَ رَجُلٌ مِنْ أَقْصَى الْمَدِينَةِ يَسْعَى قَالَ يَا مُوسَى إِنَّ الْمَلَأَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَاخْرُجْ إِنِّي لَكَ مِنَ النَّاصِحِينَ (20) فَخَرَجَ مِنْهَا خَائِفًا يَتَرَقَّبُ قَالَ رَبِّ نَجِّنِي مِنَ الْقَوْم الظَّالِمِينَ (21) وَلَمَّا تَوَجَّهَ تِلْقَاءَ مَدْيَنَ قَالَ عَسَى رَبِّي أَنْ يَهْدِينِي سَوَاءَ السَّبِيلِ (22) وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَدْيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِنْ دُونِهِمُ امْرَأَتَيْن تَذُودَان قَالَ مَا خَطْبُكُمَا قَالَتَا لَا نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْخٌ كَبِيرٌ (23) فَسَقَى لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَّى إِلَى الظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَىَّ مِنْ خَيْرِ فَقِيرٌ (24) فَجَاءَتْهُ إِحْدَاهُمَا تَمْشِي عَلَى اسْتِحْيَاءٍ قَالَتْ إِنَّ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِبَكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا فَلَمَّا جَاءَهُ وَقَصَّ عَلَيْهِ الْقَصَصَ قَالَ لَا تَخَفْ نَجَوْتَ مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ (25) قَالَتْ إِحْدَاهُمَا يَا أَبَتِ اسْتَأْجِرْهُ إِنَّ خَيْرَ مَن اسْتَأْجَرْتَ الْقَوِيُّ الْأَمِينُ (26) قَالَ إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أُنْكِحَكَ إِحْدَى ابْنَتَيَّ هَاتَيْنِ عَلَى أَنْ تَأْجُرَنِي ثَمَانِيَ حِجَج فَإِنْ أَتْمَمْتَ عَشْرًا فَمِنْ عِنْدِكَ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَّ عَلَيْكَ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّالِحِينَ (27) قَالَ ذَلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ أَيَّمَا الْأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلَا عُدْوَانَ عَلَيَّ وَاللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ (28) فَلَمَّا قَضَى مُوسَى الْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ آنَسَ مِنْ جَانِبِ الطُّورِ نَارًا قَالَ لِأَهْلِهِ امْكُثُوا إِنِّي آنَسْتُ نَارًا لَعَلِّي آتِيكُمْ مِنْهَا بِخَبَرِ أَوْ جَذْوَةٍ مِنَ النَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ (29)}(القصص: 7-29).

#### 2-بين السور:

قال سبحانه وتعالى: {الم (1) ذَلِكَ الْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ (2) الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ (3)} (البقرة: 1-3).

وقال تعالى: {الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأَ خَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِينٍ (7)} (السجدة:7). قال عزوجل: { قَالَ أَلَمْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ (18) }(الشعراء: 18). وقال تعالى: {قَالَ أَنْظِرْنِي إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ (14)}(الأعراف: 14).

قال تعالى: {وَلَقَدْ مَنَنَا عَلَيْكَ مَرَّةً أُخْرَى (37) إِذْ أَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّكَ مَا يُوحَى (38) أَنِ اقْذِفِيهِ فِي النَّمِ فَلْيُلْقِهِ الْيَمِّ بِالسَّاحِلِ يَأْخُذْهُ عَدُوِّ لِي وَعَدُوِّ لَهُ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِنِي التَّابُوتِ فَاقْذِفِيهِ فِي الْيَمِّ فَلْيُلْقِهِ الْيَمُّ بِالسَّاحِلِ يَأْخُذْهُ عَدُوِّ لِي وَعَدُوِّ لَهُ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِنِي وَلَيُ اللَّهُ عَلَى مَنْ يَكُفُلُهُ فَرَجَعْنَاكَ إِلَى أُمِّكَ وَلِبُّصْنَعَ عَلَى مَنْ يَكُفُلُهُ فَرَجَعْنَاكَ إِلَى أُمِّكَ كَيْ تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ وَقَتَلْتَ نَفْسًا فَنَجَيْنَاكَ مِنَ الْغَمِّ وَفَتَنَاكَ فَتُونًا فَلَبِثْتَ سِنِينَ فِي أَهْلِ كَيْ تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ وَقَتَلْتَ نَفْسًا فَنَجَيْنَاكَ مِنَ الْغَمِّ وَفَتَنَاكَ فَتُونًا فَلَبِثْتَ سِنِينَ فِي أَهْلِ كَيْ تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ وَقَتَلْتَ نَفْسًا فَنَجَيْنَاكَ لِنَفْسِي (41)}(طه: 37-41).

قال تعالى: {نَتْلُو عَلَيْكَ مِنْ نَبَإِ مُوسَى وَفِرْعَوْنَ بِالْحَقِّ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ (3) إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعًا يَسْتَضْعِفُ طَائِفَةً مِنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ طَائِفَةً مِنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ (4) وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الْمُفْسِدِينَ (5) وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الْأَرْضِ وَنُرِيَ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُمْ مَا كَانُوا يَحْذَرُونَ الْقَارِثِينَ (5) وَنُمَكِّنَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَنُرِيَ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُمْ مَا كَانُوا يَحْذَرُونَ (6)} (القصص: 3-6).

قال عزوجل: {قَالَا رَبَّنَا إِنَّنَا نَخَافُ أَنْ يَغْرُطَ عَلَيْنَا أَوْ أَنْ يَطْغَى (45) قَالَ لَا تَخَافَا إِنَّنِي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَى (46) } (طه: 45–46).

قال تعالى: {قَالُوا يَا مُوسَى إِمَّا أَنْ تُلْقِيَ وَإِمَّا أَنْ نَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقَى (65) قَالَ بَلْ أَلْقُوا فَإِذَا حِبَالُهُمْ وَعِصِيَّهُمْ يُخَيَّلُ إِلَيْهِ مِنْ سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَى (66) فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةً مُوسَى (67) قُلْنَا لَا تَخَفْ إِنَّكَ أَنْتَ الْأَعْلَى (68)}(طه: 65–68).

قال تعالى: {وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُوْمِنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَّ قَالِي فَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ ادْعُهُنَّ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيًا وَاعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (260)} (البقرة: 260).

قال تعالى: ﴿قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلَامٌ وَكَانَتِ امْرَأَتِي عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ الْكِبَرِ عِتِيًّا (8) (مريم: 8).

قال عزوجل: {وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِمَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ثُمَّ اهْتَدَى (82) وَمَا أَعْجَلَكَ عَنْ قَوْمِكَ يَا مُوسَى (83) قَالَ هُمْ أُولَاءِ عَلَى أَثَرِي وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَى (84) قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّا قَوْمِكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُمُ السَّامِرِيُّ (85) فَرَجَعَ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ غَضْبَانَ أَسِفًا قَالَ يَا قَوْمِ أَلَمْ يَعِدْكُمْ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُمُ السَّامِرِيُّ (85) فَرَجَعَ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ غَضْبَانَ أَسِفًا قَالَ يَا قَوْمِ أَلَمْ يَعِدْكُمْ رَبُّكُمْ وَعْدًا حَسَنًا أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ الْعَهُدُ أَمْ أَرَدْتُمْ أَنْ يَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبٌ مِنْ رَبِّكُمْ فَأَخْلَفْتُمْ مَوْعِدِي (86)} (46) (65)}

قال تعالى: الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَمْ يَتَّخِذْ وَلَدًا وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيرًا (2)(الفرقان: 2).

# دراسة تطبيقة في كتاب العالمية الإسلامية الثانية

من خلال تطلعنا لكتاب العالمية الإسلامية الثانية لاحظنا بأن حاج حمد اعتمد على السياقين الصغير أ والكبير 2.

السياق الصغير: محدود ضمن وحدات دلالية أو تركيبية معينة كالآية القرآنية مثلاً، أو ما يسبق الآية وما يتبعها من الكلمات أو الآيات.

 $<sup>^{2}</sup>$  -السياق الكبير: شامل لما بين دفتي المصحف لا تحده فواصل الآيات و السور و الأجزاء  $^{2}$ 

#### تمهيد:

نقضي سنوات من أعمارنا نرتل سورة الكهف كل ليلة جمعة لما لها من فضل كبير في حياتنا، ولكن كثيرا ما كنا نتوقف عند قصة موسى 0 مع العبد الصالح (الخضر) الذي أتاه الله نعمة من عنده.

ذكرت قصة النبي موسى ن في مختلف سور القرآن الكريم، على غرار سورة الكهف التي تميزت بها، لأن الله سبحانه وتعالى في هذه القصة يلفت كل ذي لب إلى أن هنالك أشياء ظاهرة في الكون وهناك ما يخفي من الحقائق التي قد لا ننتبه إليها، وأن سبب ما نعانيه من متاعب الدنيا هو أننا نقف عند الأشياء الظاهرة فقط.

فقد تفردت سورة الكهف بين سور القرآن الكريم بذلك اللقاء الذي لم يتكرر لا في شخوصه، ولا في أحداثه، ولا في مناسبته، فإن تأملنا وقائع سيدنا موسى مع الخضر فكل منّا سيجد أن الله تعالى ألهمه بإجابات عن أسئلة تراوده لأحداث مشابهة لها قد عاشها ولو بالشيء القليل، سيقرؤها كل منا بطريقة مختلفة فيطمئن قلبه وتهدأ سريرته، ومع كل هذا يظل العقل عاجزا عن استنباط أسرار مقاصد أخرى لا تبدو لأول وهلة، وربما يتأخر فهمها لسنوات وقرون، فهذه القصة في نظر حاج حمد لم توجد للتسلية أو للتلاوة فقط، بل وجدت للعبرة واستخلاص الحِكم، لأن حاج حمد اعتمد على منهج القرآن الكريم، جعله الله شفيعا لنا جميعا.

# 3- التجرية الموسوية:

# 1- موسى بين الإنسانية والغيب:

تشغل قصة موسى المنطق المنطق المنطق المنطقة ال

فقوله عزوجل: {فَوَجَدَا عَبْدًا مِنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَا وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ لَّدُنَا عِلْمًا (65)} (الكهف: 65). العبد المذكور هنا هو العبد الصالح حسب ماورد في الأحاديث الصحيحة، تميز هذا العبد بأن الله آتاه من فضله ورحمته، علمه نوع من العلم لا يتعلق بالأسباب ولا بالتدريس ولا بالعلم الظاهر؛ علم يسمى بالعلم اللذتي.

قال تعالى: {قَالَ لَهُ مُوسَى هَلْ أَتَّبِعُكَ عَلَى أَنْ تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِّمْتَ رُشْدًا ا (66)} (الكهف: 66) طلب موسى العبد الصالح الرشد والذي يعنى السداد وطريقة التفكير الصحيحة.

فهم أقدار الله فوق إمكانية العقل البشري لأنه لن يصبر على التناقضات التي يراها فلكل ذي علم علمه ويتجلى هذا من خلال قول الله سبحان وتعالى: {قَالَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْرًا (67) وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَمْ تُحِطْ بِهِ خُبْرًا (68) } (الكهف: 67–68).

الله شيئا ، أسترشد به في أمري ، من علم نافع وعمل صالح. -1

<sup>2 -</sup>خبرا: عِلما، خبر فلان الأمر يخبره: أي: علمه.

# دراسة تطبيقة في كتاب العالمية الإسلامية الثانية

رد عليه موسى ﷺ بكل فضول من شدة حبه للتعلم قال تعالى: { قَالَ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللّهِ صَابِرًا وَلَا أُعْصِي لَكَ أَمْرًا (69)} (الكهف: 69). فوعده بتحقيق الشرط الذي وضعه وهو الصبر معه على إكمال هذه الرحلة.

قال تعالى: { قَالَ فَإِنِ اتَّبَعْتَنِي فَلَا تَسْأَلْنِي عَن شَيْءٍ حَتَّىٰ أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْرًا الرَّبَاعِ وَأَن لَا يسأله عن (70)}(الكهف: 70)، اشتراط العبد الصالح لموسى الحرية في الإتباع وأن لا يسأله عن التفسير البين للظواهر.

تسرع الإنسان هو سبب لما فيه من جهل وكدر، فكان الضعف البشري في موسى عليه السلام حاجزا أمام نيله كرامة المعرفة فلو صبر موسى العلم الحكمة من الأمور، ربط موسى الخرق بالغرق قال تعالى:

{فَانْطَلَقَا حَتَّى إِذَا رَكِبَا فِي السَّفِينَةِ خَرَقَهَا قَالَ أَخَرَقْتَهَا لِتُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا إِمْرَا (71) قَالَ أَخَرَقْتَهَا لِتُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا إِمْرَا (71) قَالَ أَلَمْ أَقُلْ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْرًا (72)}(الكهف: 71-72).

قال سبحانه وتعالى: {قَالَ لَا تُؤَاخِدْنِي بِمَا نَسِيتْ وَلَا تُرْهِقْنِي مِنْ أَمْرِي عُسْرًا (73)} (الكهف:73). اعتذار موسى على تعجله وعدم صبره لأن طبع الإنسان النسيان.

قال الله تعالى: {فَانْطَلَقَا حَتَّى إِذَا لَقِيَا غُلَامًا فَقَتَلَهُ قَالَ أَقَتُلْتَ نَفْسًا زَكِيَّةً بِغَيْرِ نَفْسٍ لَقَدْ جِئْتَ شَيْءً بغَدْهَا شَيْئًا نُكْرًا (74) قَالَ أَلَمْ أَقُلْ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْرًا (75) قَالَ إِنْ سَأَلْتُكَ عَنْ شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلَا تُصَاحِبْنِي قَدْ بَلَغْتَ مِن لَّدُنِّي عُذْرًا 76)}(الكهف: 74–76).

<sup>-1</sup> ذِكرا: موعظة، أي Y تسألني عن شيء تتكره، حتى أبيّن لك من أمره ما خفى عليك دون سؤال منك.

اعتبر موسى فعل القتل منكرا عظيما لا يمكن السكوت عليه؛ فربط القتل بالعقاب، فعده فعلا جهولا يخالف الشرائع والقوانين، فندم موسى على سؤاله وقطع طريقه مع الخضر.

في الموضع الأخير من هذه القصة، نفد صبر الخضر على عدم تحلي النبي موسى الله بالصبر وكثرة تفسيراته المادية، ووضع حدا لتساؤلاته فأنبأه بما لم يستطع عليه صبرا، ومن خلال هذا يتضح لنا استعجال موسى في وضع الأحكام بينما الخضر أراد أن يترك له حرية التأمل في آيات الله والتدبر فيها، قال عزوجل:

{ قَالَ هَٰذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَبَيْنِكَ سَأُنبِّئُكَ بِتَأْوِيلِ مَا لَمْ تَسْتَطِع عَلَيْهِ صَبْرًا (78) أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتُ لِمَسَاكِينَ يَعْمَلُونَ فِي البَحْرِ فَأَرَدْتُ أَنْ أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَاءَهُمْ مَلِكٌ يَأْخَذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْبًا (79) لِمُسَاكِينَ يَعْمَلُونَ فِي البَحْرِ فَأَرَدْتُ أَنْ أَعْيِبَهَا وَكَانَ وَرَاءَهُمْ مَلِكٌ يَأْخَذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْبًا (79) وَأَمَّا الغُلَامُ فَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِينَا أَنْ يُرْهِقَهُمَا طُغْيَانًا وَكُفْرًا (80) فَأَرَدْنَا أَن يُبْدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِنْهُ زَكَاةً وَأَقْرَبَ رُحْمًا (81) وَأَمَّا الجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي المَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ كَنْزُهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا فَأَرَادَ رَبُكَ أَنْ يَبْلُغَا أَشُّدَهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنْزَهُمَا رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ كَنْزُ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا فَأَرَادَ رَبُكَ أَنْ يَبْلُغَا أَشُدَهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنْزَهُمَا رَحْمَةً مِنْ رَبِكَ كَنْزُ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا فَأَرَادَ رَبُكَ أَنْ يَبْلُغَا أَشُدَهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنْزَهُمَا رَحْمَةً مِنْ رَبِكَ وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِي ذَلِكَ تَأُويلُ مَا لَمْ تَسْطِعْ عَلَيْهِ صَبْرًا (82)} (الكهف: 78-82).

فالسياق العام لهذه الآيات هو الذي فرض الإتيان بالقصة في هذا المورد ولا حاجة لتكراره في مواضع أخرى مستقلا.

عند دراستنا لقصة موسى الله والخضر (التجربة الموسوية) من خلال كتاب "العالمية الإسلامية الثانية" نجد بأن حاج حمد قد اعتمد على سياقين سياق كبير وسياق صغير في

التأويل: تأويل الشيء مآله أي قال له : إني أخبرك لم فعلت ما فعلت.  $^{-1}$ 

ظل السياق الداخلي القرآني، فتارة نجده يقدم آية ويؤخر آية أخرى بحسب ما تقتضيه فكرته، ومن خلال هذا يتبين لنا أن أبا القاسم أبعد كل البعد ماهو خارجي (الأحاديث)، واعتمد على القرآن الكريم فقط فهو ليس بمفسر ولا قصاص، وفي نظره هذه الآيات في سياقها تروي قصة موسى به نفسه وقبل كل شيء هي تحليل فلسفي لوجود الله في فعل البشر وقد اعتمد في تحليله لهذه القصة على السياق الصغير.

بعد أن قدم حاج حمد شرحا عامًّا لقصة موسى إلى مع الخضر في سورة الكهف، سلط الضوء على مجريات الأحداث في سورة الشعراء ربط قوله عزوجل: {قَالَ أَلَمْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدَا وَ لَيَتْتَ فِينَا مِنْ عُمْرِكَ سِنِينَ (18)} (الشعراء: 18).

ليوضح تأثير أحداث طفولة موسى الله في تكوين عقليته ونظرته إلى الحركة و الأشياء، محاولا بذلك حاج حمد تحليل شخصية موسى الله من خلال البيئة الحضارية التي نشأ فيها، ترعرع موسى ل في بيت عدوه وكان فرعون حاكما متجبرا متسلطا رغم من أنه نبي إلا أن نزعة سيئة بقيت فيه ودليل ذلك أنه لم يقم الجدار مع الخضر بسب عدم إطعام أهل القرية لهما، ونلاحظ هنا أن الكاتب خرج من السياق الصغير إلى السياق الكبير أ.

# موسى والإرادة الإلهية في الفعل:

تعد قصة موسى وهارون عليهما السلام وما حدث بينهما وبين فرعون وبين قومهما من بني إسرائيل، على رأس القصص التي تكرر ذكرها في القرآن الكريم، حيث ورد الحديث

<sup>1-</sup> محيد أبو القاسم حاج حمد :العالمية الإسلامية الثانية (جدلية الغيب والإنسان والطبيعة )تم : محيد العاني، دارالساقي، بيروت، ط3 ،2012 م، ص275.

عنها في أكثر من عشرين سورة، تارة بصورة منفصلة كما هو الحال في سورة البقرة القصص، وطه وسور أخرى بصورة منفصلة كسورة مريم وغيرها، حيث شاء قدر الله عزوجل أن يعيش موسى الله عنزل أكبر الطغاة الذي عرفهم التاريخ، ليدرك ظلم فرعون ويعرف كيف يخطط الطاغية ضد قومه المستضعفين.

بعد تطرق حاج حمد للبيئة التي عاش فيها موسى إلى والتي كان لها تأثير كبير في تكوين شخصيته وردود أفعاله اتجاه التجارب الثلاث التي عاشها مع الخضر يستحضر لنا حياته قبل النبوة من خلال سورة القصص، في محاولة منه ربط التجارب الثلاث بمراحل حياة موسى إلى لتأكيد أن فهم القرآن الكريم يستوجب ربط الجزء بالكل، وكذلك لإيصال فكرة إلغاء الصدفة في الحياة وأن كل الوقائع تسير وفق ترتيب إلهي مقدر يتعارض ومفهوم الصدفة، وبهذا انتقل من السياق الصغير الذي ينحصر في سورة الكهف إلى السياق أكبر تضمنته سورة القصص وغيرها.

كما لو أنه يربط الأحداث ببعضها البعض بعودته للماضي لتحليل وقائع الحاضر واستخراج دلالات تؤدّي المعنى المرجو والمراد، إذ أنه من خلال هذا الربط خلص إلى أن كل تجربة تمثل مرحلة من مراحل حياته بداية بالتجربة الأولى وهي خرق السفينة والتي شابهها بإلقائه في اليم، ليؤكد أن الحادثتين لم تكونا سببا في الغرق، مثبتا بذلك التدخل الإلهي في الفعل الإنساني. 2

<sup>-1</sup> محمد أبو القاسم حاج حمد :العالمية الإسلامية الثانية، ص-1

<sup>.285</sup> أبو القاسم حاج حمد :العالمية الإسلامية الثانية ، م $^{-2}$ 

اعتمد الحاج حمد إستراتيجية التحليل في إطار الوحدة القرآنية عوضا عن التفسير التحليلي الطولي، وذلك بطرح الجزء في إطار الكل، وهذا ما يفسر استعانته بآيات سورة طه لقوله تعالى: {وَلَقَدْ مَنَنَّا عَلَيْكَ مَرَّةً أُخْرَى (37) إِذْ أَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّكَ مَا يُوحَى (38) أَن اقْذِفِيهِ فِي التَّابُوتِ فَاقْذِفِيهِ فِي الْيَمِّ فَالْيُلْقِهِ الْيَمُّ بِالسَّاحِلِ يَأْخُذْهُ عَدُقٌ لِي وَعَدُقٌ لَهُ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِنِّي وَلِتُصْنَعَ عَلَى عَيْنِي (39) إِذْ تَمْشِي أُخْتُكَ فَتَقُولُ هَلْ أَدُلُّكُمْ عَلَى مَنْ يَكْفُلُهُ فَرَجَعْنَاكَ إِلَى أُمِّكَ كَىْ تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ وَقَتَلْتَ نَفْسًا فَنَجَّيْنَاكَ مِنَ الْغَمِّ وَفَتَنَّاكَ فُتُوبًا فَلَبِثْتَ سِنِينَ فِي أَهْلِ مَدْيَنَ ثُمَّ جِئْتَ عَلَى قَدَرِ يَا مُوسَى (40)} (طه40\_37 :)التي تفصل ما أجمل في سورة القصص في قوله عزوجل: {وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمّ مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَنْقِيهِ فِي الْيَمّ وَلَا تَخَافِي وَلَا تَحْزَني إِنَّا رَادُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ (7) فَالْتَقَطَهُ آلُ فِرْعَوْنَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا إِنَّ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا كَانُوا خَاطِئِينَ (8) وَقَالَتِ امْرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْن لِي وَلَكَ لَا تَقْتُلُوهُ عَسَى أَنْ يَنْفَعَنَا أَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ (9) وَأَصْبَحَ فُؤَادُ أُمّ مُوسَى فَارِغًا إِنْ كَادَتْ لَتُبْدِي بِهِ لَوْلَا أَنْ رَبَطْنَا عَلَى قَلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (10) وَقَالَتْ لِأُخْتِهِ قُصِيهِ فَبَصُرَتْ بِهِ عَنْ جُنُبٍ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ (11) وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ الْمَرَاضِعَ مِنْ قَبْلُ فَقَالَتْ هَلْ أَدُلُّكُمْ عَلَى أَهْلِ بَيْتٍ يَكْفُلُونَهُ لَكُمْ وَهُمْ لَهُ نَاصِحُونَ (12) فَرَدَدْنَاهُ إِلَى أُمِّهِ كَيْ تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ وَلتَعْلَمَ أَنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقٌّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ (13) وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَاسْتَوَى آتَيْنَاهُ حُكْمًا وَعِلْمًا وَكَذَاكِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ (14) وَدَخَلَ الْمَدِينَةَ عَلَى حِين غَفْلَةٍ مِنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْن يَقْتَتِلَان هَذَا مِنْ شِيعَتِهِ وَهَذَا مِنْ عَدُوّهِ فَاسْتَغَاثَهُ الَّذِي مِنْ شِيعَتِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ عَدُوّهِ فَوَكَزَهُ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُقٌ مُضِلٌّ مُبِينٌ (15) قَالَ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِى فَاغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ (16) قَالَ رَبِّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَيَّ فَلَنْ أَكُونَ ظَهِيرًا لِلْمُجْرِمِينَ (17) فَأَصْبَحَ فِي الْمَدِينَةِ خَائِفًا يَتَرَقَّبُ فَإِذَا الَّذِي اسْتَنْصَرَهُ بِالْأَمْسِ

يَسْتَصْرِخُهُ قَالَ لَهُ مُوسَى إِنَّكَ لَغَوِيٌّ مُبِينٌ (18) فَلَمَّا أَنْ أَرَادَ أَنْ يَبْطِشَ بالَّذِي هُوَ عَدُقٌ لَهُمَا قَالَ يَا مُوسَى أَثُرِيدُ أَنْ تَقْتُلَنِي كَمَا قَتَلْتَ نَفْسًا بِالْأَمْسِ إِنْ تُربِدُ إِلَّا أَنْ تَكُونَ جَبَّارًا فِي الْأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْمُصْلِحِينَ (19) وَجَاءَ رَجُلٌ مِنْ أَقْصَى الْمَدِينَةِ يَسْعَى قَالَ يَا مُوسَى إِنَّ الْمَلاَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَاخْرُجْ إِنِّي لَكَ مِنَ النَّاصِحِينَ (20) فَخَرَجَ مِنْهَا خَائِفًا يَتَرَقَّبُ قَالَ رَبِّ نَجِّنِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ (21) وَلَمَّا تَوَجَّهَ تِلْقَاءَ مَدْيَنَ قَالَ عَسَى رَبِّي أَنْ يَهْدِيَنِي سَوَاءَ السَّبِيلِ (22) وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَدْيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِنْ دُونِهِمُ امْرَأَتَيْنِ تَذُودَان قَالَ مَا خَطْبُكُمَا قَالَتَا لَا نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْخٌ كَبِيرٌ (23) فَسَقَى لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَّى إِلَى الظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَىَّ مِنْ خَيْرِ فَقِيرٌ (24) فَجَاءَتْهُ إِحْدَاهُمَا تَمْشِي عَلَى اسْتِحْيَاءٍ قَالَتْ إِنَّ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا فَلَمَّا جَاءَهُ وَقَصَّ عَلَيْهِ الْقَصَصَ قَالَ لَا تَخَفْ نَجَوْتَ مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ (25) قَالَتْ إِحْدَاهُمَا يَا أَبَتِ اسْتَأْجِرْهُ إِنَّ خَيْرَ مَن اسْتَأْجَرْتَ الْقَوِيُّ الْأَمِينُ (26) قَالَ إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أُنْكِحَكَ إِحْدَى ابْنَتَيَّ هَاتَيْن عَلَى أَنْ تَأْجُرَنِي تَمَانِيَ حِجَج فَإِنْ أَتْمَمْتَ عَشْرًا فَمِنْ عِنْدِكَ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَّ عَلَيْكَ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّالِحِينَ (27) قَالَ ذَلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ أَيَّمَا الْأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلَا عُدْوَانَ عَلَىً وَاللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ (28) فَلَمَّا قَضَى مُوسَى الْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ آنَسَ مِنْ جَانِبِ الطُّورِ نَارًا قَالَ لِأَهْلِهِ امْكُثُوا إِنِّي آنَسْتُ نَارًا لَعَلِّي آتِيكُمْ مِنْهَا بِخَبَرِ أَوْ جَذْوَةٍ مِنَ النَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ (29)} (القصص:7-29).

يلاحظ حاج حمد أن الله قادر على العناية بموسى وهو في كنف أمه، لولا خوف أمه عليه إذ يرى في قوله سبحانه: {وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمّ مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي

الْيَمِّ وَلَا تَخَافِي وَلَا تَحْزَنِي إِنَّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ (7)} (القصص: 7). إثبات لقدرة الله المطلقة وعدم تحديدها بموقف معين. أ

بيّن حاج حمد من هذه التجربة أن الأفعال التي تظهر لنا شرًّا يخبئ الله من ورائها خيرا، وقد اعتمد هنا السياقين "الصغير" و"الكبير" معا فهذه الاختيارية أعطت الإعجاز الذي لا يكون إلا في السياق القرآني، وهذه القراءة التي جمع فيها القصص القرآني في خيط واحد وقرأه كجملة واحدة لها هدف الكشف عن درس في العناية الإلهية، وأنه لا يجب إساءة الظن بأقدار الله سبحانه وتعالى.

انتقل حاج حمد إلى التجربة الثانية وهي قتل الغلام، ومثل لها بتجربة المرحلة الثانية من حياة موسى إلى وهي وكزه للرجل من شيعة فرعون فقضى عليه، رغم أن نيته لم تكن القتل، حيث عدها وسوسة من الشيطان فاستغفر ربه عن ذنبه لقوله تعالى: {وَدَخَلَ الْمَدِينَةَ عَلَى حينِ غَفْلَةٍ مِنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلَانِ هَذَا مِنْ شِيعَتِهِ وَهَذَا مِنْ عَدُوّهِ فَاسْتَغَاثَهُ الَّذِي مِنْ عَدُوّهِ فَوَكَزَهُ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ مِنْ شَيعَتِهِ عَلَى الْدِي مِنْ عَدُوّهِ فَوَكَزَهُ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُقٌ مُوسَى فَعْفَر لِي فَغَفَر لَهُ إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ عَدُوّ مُضِلُّ مُبِينٌ (15) قَالَ رَبِّ إِنِي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي فَغَفَر لَهُ إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ

تتجلى لنا هنا نظرة حاج حمد بأن موسى على كان سبَّاقا في أحكامه، فلو ربط قتل الخضر للغلام بوكزه للرجل لاستنتج أن الأفعال مقدرة من عند الله سبحانه وتعالى، فاستعان

 $<sup>^{-1}</sup>$  محمد أبو القاسم حاج حمد :العالمية الإسلامية الثانية ، ص $^{-1}$ 

<sup>.286</sup> عمد أبو القاسم حاج حمد :العالمية الإسلامية الثانية ، ص $^{-2}$ 

بقول عزوجل: {إِذْ تَمْشِي أُخْتُكَ فَتَقُولُ هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَى مَنْ يَكْفُلُهُ فَرَجَعْنَاكَ إِلَى أُمِّكَ كَيْ تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ وَقَتَلْتَ نَفْسًا فَنَجَيْنَاكَ مِنَ الْغَمِّ وَفَتَنَّاكَ فُتُونًا فَلَيِثْتَ سِنِينَ فِي أَهْلِ مَدْيَنَ ثُمَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ وَقَتَلْتَ نَفْسًا فَنَجَيْنَاكَ مِنَ الْغَمِّ وَفَتَنَّاكَ فُتُونًا فَلَيِثْتَ سِنِينَ فِي أَهْلِ مَدْيَنَ ثُمَّ جِئْتَ عَلَى قَدَرٍ يَا مُوسَى (40)} (طه: 40). ليؤكد فكرته المتمثلة في أن موسى لهم يكن قادرا على استيعاب حقيقة أنه لا تلازم بين فعل الوكز فبقي مستمرا في لوم نفسه منغمسا في حزنه حتى خاطبه الله تعالى ليطمئن قلبه قال تعالى: {وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِنِي وَلِتُصْنَعَ عَلَى حزنه حتى خاطبه الله تعالى ليطمئن قلبه قال تعالى: {وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِنِي وَلِتُصْنَعَ عَلَى عَيْنِي (39)} (طه: 39)} (طه: 39) (طه: 39) وكان ذلك في بداية نبوئته، وأضاف حاج حمد تأكيدا للمغفرة الله تعالى للموسى في موضع آخر من السورة نفسها في قوله سبحانه: {وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي

من خلال دراستنا هذه، نجد بأن حاج حمد اعتمد على سياق المقطع الذي لا يعنى بترتيب الآيات، إنما يهتم بأغراضها ومقاصدها التي تؤديها في مجموعها، فيحقق ما يسمى بوحدة السورة.

 ببعضها الببعض لتختتم بنهاية منطقية وهي أن القدر كان يلازم تحركات موسى الله ويوجهها مستعينا بقوله سبحانه: {ثُمَّ جِئْتَ عَلَى قَدَر يَا مُوسَى (40)} (طه: 40).

من الملاحظ أن حاج حمد اعتمد على سياق الآية الذي استوفى تلخيصا لما جاء في مجمل الآيات.

يمضي حاج حمد في تحليلاته للآيات واستنباط دلالات الحضور الإلهي (القدر) في التجرية الموسوية إلى تحديد الأسباب المؤدية لقتل هذا الرجل والتي تفوق علم موسى المالظاهر وحكمه السطحي للأحداث، وتمثلت في كون أن الرجل من شيعة فرعون كان طاغيا وفاسدا فاستوجب الله قتله للحد من هذا الفساد والطغيان، وكانت هذه هي دلالة الدرس الثاني لموسى الله في تلك الجولة بصحبة العبد الصالح، وأيد نظرته هذه من خلال الآيات التالية: {نَتُلُو عَلَيْكَ مِنْ نَبَإٍ مُوسَى وَفِرْعَوْنَ بِالْحَقِّ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ (3) إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعَا يَسْتَضْعِفُ طَافِقَةً مِنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ المُفْسِدِينَ (4) وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَةً وَنَجْعَلَهُمُ الْمُقَا مِنْهُمْ مَا كَانُوا يَحْذَرُونَ الْوَارِثِينَ (5) وَنُمُكِّنَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَنُرِيَ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُمْ مَا كَانُوا يَحْذَرُونَ (6)} (القصيص: 3-6). المُنتِفِينَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُمْ مَا كَانُوا يَحْذَرُونَ

وقوله أيضا: {وَدَخَلَ الْمَدِينَةَ عَلَى حِينِ غَفْلَةٍ مِنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلَانِ هَذَا مِنْ شِيعَتِهِ وَهَذَا مِنْ عَدُوِّهِ فَوكَزَهُ مُوسَى فَقَضَى شِيعَتِهِ وَهَذَا مِنْ عَدُوِّهِ فَوكَزَهُ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُقٌ مُضِلٌّ مُبِينٌ (15)} (القصص: 15).

<sup>. 287،</sup> أبو القاسم حاج حمد :العالمية الإسلامية الثانية  $^{-1}$ 

كما تضمنت هذه الآيات مشيئة الله في حياة موسى الله وبني إسرائيل وحياة الرجل نفسه من حهة أخرى.

ماثل حاج حمد التجربة الثالثة المتمثلة في بناء الجدار بالمرحلة الثالثة من حياة سيدنا موسى الله ، وهي ذهابه إلى مدين ومساعدة البنتين، مقسما المغزى منها إلى جزئين فكان الجزء الأول حول أهمية عنصر التوقيت في هذه المسألة، فربط لحظة وصول موسى الجزء الأول حول أهمية عنصر التوقيت في هذه المسألة، فربط لحظة وصول موسى الما والخضر لحظة انقضاض الجدار، بلحظة وصول موسى الله إلى ماء مدين ولقاءه بالبنتين، أما الجزء الثاني فكان مقابلة شيء بآخر، حيث قابل اليتيمين بالبنتين الاشتراكهما في صفة الضعف، وقابل والد اليتيمين بأب البنتين، وكان كالهما يحملان صفة نبيلة رزقهما الله إياها وهي الصلاح، وتستمر مقابلة حاج حمد بوضوح بين أهل القرية: {حَتَّى إِذَا أَتَيَا أَهْلَ قُرْيَةٍ السُّطُعْمَا أَهْلَهَا فَأَبُوا أَنْ يُضَيَّقُوهُمَا فَوَجَدَا فِيهَا حِدَارًا يُرِيدُ أَنْ يَنْقَضَّ فَأَقَامَهُ قَالَ لَوْ شِئْتَ المساعدة! .

وضع حاج حمد تساؤلات حول ردود فعل موسى على بين قبول مد يد العون للبنتين ورفض المساعدة لليتيمين، مجيبا عن دافع القبول بأن الأمر في مدين كان ظاهريا خبريا مستشهدا بقوله تعالى: {وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَدْيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِنْ دُونِهِمُ امْرَأَتَيْنِ تَذُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمَا قَالَتَا لَا نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرِّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْخٌ كَبِيرٌ (23) امْرَأَتَيْنِ تَدُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمَا قَالَتَا لَا نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرِّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْخٌ كَبِيرٌ (23) فَسَقَى لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَّى إِلَى الظِّلِ فَقَالَ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَيَّ مِنْ خَيْرِ فَقِيرٌ (24)} (القصص:

<sup>. 288</sup> أبو القاسم حاج حمد :العالمية الإسلامية الثانية ، ص $^{1}$ 

24-23).أما سبب الرفض تمثل في عدم علم موسى إلى بالأشياء الباطنة مستدلا بقوله سبحانه وتعالى: {وَأَمَّا الْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ كَنْزٌ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَنْ يَبْلُغَا أَشُدَّهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنْزَهُمَا رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَبُوهُمَا صَالِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَنْ يَبْلُغَا أَشُدَّهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنْزَهُمَا رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَبُوهُمَا صَالِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَنْ يَبْلُغَا أَشُدَّهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنْزَهُمَا رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمُوي ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمْ تَسْطِعْ عَلَيْهِ صَبْرًا (82)} (الكهف: 82).خالف موسى الله وعده رغم تعهده بعدم عصيان الأوامر لأنه تعامل في هذا الموقف عن طريق علمه الخبري. 1

من خلال تطرق حاج حمد إلى التجارب الثلاث وربطها بالمراحل الثلاث في حياة موسى بهاستخلص بأن الله يوضح لموسى بهم من خلال الأبعاد الغيبية المتمثلة في اختياره له معلما ظاهرا يجسد له الفعل الإلهي في فعل البشر ويجب على الإنسان الالتزام بكلمة الله التزاما مطلقا، و بأن مخاوف موسى به ومحاذيره كانت سببا كافيا للتحكم في محدودية تفكيره اتجاه ما هو غيبي. ثم ربط خوفه هذا بتردده حينما قضى الله أمر الرسالة إلى قوم فرعون، مثبتا ذلك بما ورد في قوله سبحانه وتعالى: {قَالَ رَبِّ إِنِي قَتَلْتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ فرعون، مثبتا ذلك بما ورد في قوله سبحانه وتعالى: {قَالَ رَبِّ إِنِي قَتَلْتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ أَنْ يَقْتُلُونِ (33) وَأَخِي هَارُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِي لِسَانًا فَأَرْسِلُهُ مَعِيَ رِدْءًا يُصَدِّقُنِي إِنِي أَخَافُ أَنْ يَكْرُبُونِ (34)} (القصص:33-43). وقد ذكرت بصيغة أخرى في سورة طه قال عزوجل: {قَالَا رَبِنَا إِنِّنَا نَخَافُ أَنْ يَقُرُطُ عَلَيْنَا أَوْ أَنْ يَطْغَى (45) قَالَ لَا تَخَافًا إِنِّنِي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَى رَبِنَا إِنِّنَا نَخَافُ أَنْ يَقُرُطُ عَلَيْنَا أَوْ أَنْ يَطْغَى (45) قَالَ لَا تَخَافًا إِنِّنِي مَعَكُمًا أَسْمَعُ وَأَرَى إلادته من أفعاله، وطمأنه سبحانه وتعالى بشدِّ عضده بأخيه رغم قوة فرعون واستبداده ليثبت إرادته من أفعاله، وطمأنه سبحانه وتعالى بشدِّ عضده بأخيه رغم قوة فرعون واستبداده ليثبت له أنه من الصعب مجاراة الله في حكمته وتقديره من خلال قوله تعالى: {قَالَ سَتَشُدُ عَضُدَكَ الْغَالِبُونَ الْمَعُولَ الْمَائِولَ الْمَائُولُ الْمَائِولُ الْمَائِولَ الْمَائُولُ الْمَائُولُ الْمَائُولُ الْمَائُولُ الْهُمُ وَلَوْنَ الْمُلُولُ الْمَائُولُ الْمَائُولُ الْمُلُولُ الْمَائُولُ الْمَائُولُ الْمَائُولُ الْمَائُولُ اللهُ الْمُلُولُ الْمَائُولُ الْمُلُولُ الْمَائُولُ الْمُلُولُ الْمَائُولُ الْمَائُولُ الْمُلْلُهُ اللهُ الْمُعَالِي الْمَائُولُ الْمَائُولُ اللهُ الْمُلُولُ الْمُلُولُ الْمَائُولُ اللهُ الْمُلِعُ الْمُلْمَالُهُ الْمُولِ الْمَائِولُ اللهُ الْمَائُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمَائُولُ اللهُ اللهُ الْمُلْمَالُولُ اللهُ اللهُ الْمَائُولُ اللهُ اله

<sup>. 289</sup> مجد أبو القاسم حاج حمد :العالمية الإسلامية الثانية ، م $^{-1}$ 

(35)}(القصص:35). أرغم هذه الضمانات الغيبية إلا أن هاجس الخوف والشك بقي يتبع موسى إلى في مرحلة تطبيقه لرسالته حين حانت لحظة المواجهة بينه بآيات الله وبين السحرة مستدلا عن هذا بقوله تعالى: {قَالُوا يَا مُوسَى إِمَّا أَنْ تُلْقِيَ وَإِمَّا أَنْ نَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقَى (65) قَالُ بَلْ أَلْقُوا فَإِذَا حِبَالُهُمْ وَعِصِيّهُمْ يُخَيَّلُ إِلَيْهِ مِنْ سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَى (66) فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةً مُوسَى (67) قُلْنَا لَا تَخَفْ إِنَّكَ أَنْتَ الْأَعْلَى (68)}(طه: 65–68).

يرى حاج حمد بأن هذه الحالة لا تنطبق على موسى على فقط وإنما سبقه الكثير من الأنبياء قبله فأعطى مثالا بقصتي إبراهيم حين تشكيكه في إحياء الموتى قال تعالى: {وَإِذْ وَالْمَنبياء قبله فأعطى مثالا بقصتي الْمَوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيًا وَاعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (260)}(البقرة: 260).

وزكرياء عند تساؤله وحيرته كيف يهب الله له ولدا وهو شيخ كبير وامرأته عاقر قال عزوجل: {قَالَ رَبِّ أَنَى يَكُونُ لِي غُلَامٌ وَكَانَتِ امْرَأَتِي عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ الْكِبَرِ عِتِيًّا عَروجل: {قَالَ رَبِّ أَنَى يَكُونُ لِي غُلَامٌ وَكَانَتِ امْرَأَتِي عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ الْكِبَرِ عِتِيًّا (8)}(مريم: 8).

يستشف حاج حمد من خلال كل هذه الأمثلة التي أوردها الله سبحانه في القرآن الكريم إنما ليشير من خلالها إلى صعوبة إدراك البشر الحكمة من الأفعال وحقيقتها، وإن أدركها البعض فسرعان ما يغرقون في الغيبيات ويطبع أفكارهم الغموض فيتعذر على العامة فهمه.

<sup>. 290</sup> محد أبو القاسم حاج حمد :العالمية الإسلامية الثانية -1

<sup>.291</sup> محد أبو القاسم حاج حمد :العالمية الإسلامية الثانية ، $^{-2}$ 

كما أوضح حاج حمد خلال تحليلاته للتجربة الموسوية السر وراء اختلافها والذي يكمن في ثقته المتزايدة بنفسه، نافيا بذلك تأويلات النقاد الذين يرون بأن اختلافها راجع لنقص استعدادات موسى على كنبي وقدرة مواجهته لفرعون مستعينا بقوله تعالى: {إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعًا يَسْتَضْعِفُ طَائِفَةً مِنْهُمْ يُدَبِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ (4) وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى النَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَيْمَةً وَنَجْعَلَهُمُ الْمُفْسِدِينَ (5) وَنُمِيكِنَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَنُرِي فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُمْ مَا كَانُوا يَحْذَرُونَ الْوَارِثِينَ (5) وَنُمكِنَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَنُرِي فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُمْ مَا كَانُوا يَحْذَرُونَ الْوَارِثِينَ (5)} (القصص: 4-6)، ولكي يزيد كلامه حجية وبرهانا استدل بقوله تعالى: {قَالَتُ إِحْدَاهُمَا يَا أَبَتِ اسْتَأْجِرُهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقَوِيُّ الْأَمِينُ (6)} (القصص: 26)، والذي من المتأجِرة أَنِ قَوْم موسى الجسمانية.

اختتم حاج حمد دراسة حكمة الإرادة الإلهية في الفعل من خلال تبيان سبب تكرار القرآن الكريم لقصة سيدنا موسى الشيخ في عدة مواضع وفي سور مختلفة، ليبين بذلك أنها الأقرب لتجسيد الطبيعة البشرية وتمثيل شخصية القائد، لأن موسى الشيخ كان محبوبا عند الله، نبيا قائدا مسؤولا، اصطفاه الله برسالته عن سائر الخلق وبكلامه عن سائر الأنبياء، فأدرك موسى الله من خلال تجاربه الثلاث مع الخضر الفرق الواسع بين عالم الواقع وعالم الغيب فبهذه التجربة أدرك محدودية علمه البشري، فاكتملت فيه خصائص العلم والحكمة: {وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَاسْتَوَى آتَيْنَاهُ حُكْمًا وَعِلْمًا وَكَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ (14)}(القصص:14).فكان تكوين الله مزيجا بين العلم الموضعي والغيبي وذلك ضمن طبيعته كنبي قائد. أ

<sup>. 292</sup> أبو القاسم حاج حمد :العالمية الإسلامية الثانية ، ص $^{-1}$ 

نخلص من خلال هذا أن حاج حمد اعتمد في تحليله على علاقة التكامل الوظيفي الدلالي بين السياقين الكبير والصغير، إذ حلل أحدهما بالآخر، فنجده ما فتئ يدكر حدثا ضمنيا إلا وقام بالإستدلال عليه بآيات شملت جوانبه من قريب أو بعيد واضعا حبكة متينة للسياق المراد الوصول إليه.

قد قص الله تعالى في القرآن الكريم قصص الأنباء والمرسلين وما دار بينهم وبين أقوامهم، وما حدث من وقائع وأحداث في زمانهم، وهذا ماجاء في قصة سيدنا موسى كليم الله في سورة القصص، بداية من مولده إلى زواجه والآيات التي تضمنت هذه القصة بتسلسل من الآية 7 إلى 29.

بدأت بقوله عزوجل: {وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَنْقِيهِ فِي الْيَمِّ وَلَا تَخَافِي وَلَا تَحْزَنِي إِنَّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ (7)} (القصص: 7).

ذكرت هنا قصة كليم الله بحوادثها وتفصيلاتها منذ مولده في مشاهد تموج بالحركة وتزخر بالانفعالات والسمات وتتخللها التوجيهات إلى مواضع العبرة من السياق، وإذ نتأمل الأحداث الواردة في القصة نجد أول مشاهدها تصوير لإرادة الله عزوجل.

في قول سبحانه ﷺ: {فَالْتَقَطَهُ آلُ فِرْعَوْنَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا إِنَّ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا كَانُوا خَاطِئِينَ (8)} (القصص: 8)، تحدي القدر لفرعون رغم حرصه الشديد على قتل أي طفل ذكر يولد من بني إسرائيل.

يبين الله قدرته في تغيير الأحوال، هذا الطفل الذي ألقته أمه في اليم وخافت عليه من أن يقتله فرعون استلمه فرعون نفسه وسيكون نفس الطفل الذي قرر من أجله فرعون قتل جميع الأطفال من خلال قوله عزوجل: {وَقَالَتِ امْرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْنِ لِي وَلَكَ لَا تَقْتُلُوهُ عَسَى أَنْ

يَنْفَعَنَا أَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ (9) وَأَصْبَحَ فُؤَادُ أُمِّ مُوسَى فَارِغًا إِنْ كَادَتْ لَتُبْدِي بِهِ لَوْلَا أَنْ رَبَطْنَا عَلَى قَلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (10)} (القصص: 9-10).

في قوله تعالى: {وَقَالَتْ لِأُخْتِهِ قُصِّيهِ فَبَصُرَتْ بِهِ عَنْ جُنُبٍ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ (11) وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ الْمَرَاضِعَ مِنْ قَبْلُ فَقَالَتْ هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَى أَهْلِ بَيْتٍ يَكْفُلُونَهُ لَكُمْ وَهُمْ لَهُ نَاصِحُونَ (12) عَلَيْهِ الْمَرَاضِعَ مِنْ قَبْلُ فَقَالَتْ هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَى أَهْلِ بَيْتٍ يَكْفُلُونَهُ لَكُمْ وَهُمْ لَهُ نَاصِحُونَ (12) فَرَدُدْنَاهُ إِلَى أُمِّهِ كَيْ تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ وَلِتَعْلَمَ أَنَّ وَعْدَ اللهِ حَقٌ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ فَرَدُدْنَاهُ إِلَى أُمِّهِ كَيْ تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ وَلِتَعْلَمَ أَنَّ وَعْدَ اللهِ حَقٌ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ (13)} (13)} (القصص:11-12-13).دليل على رحمة الله بعباده فحرَّم على موسى الله المراضع ليملأ قلب أمه وتقر عينها.

عندما بلغ موسى الله أشده أتاه الله حكمه ويتجلى هذا في قوله تعالى: {وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَاسْتَوَى آتَيْنَاهُ حُكْمًا وَعِلْمًا وَكَذَلِكَ نَجْزي الْمُحْسِنِينَ (14)} (القصص: 14).

سار موسى السيانية من عدوه فوقع جثة هامدة، ندم على ذلك واستغفر ربه رجلين يقتتلان فضرب موسى السيالذي من عدوه فوقع جثة هامدة، ندم على ذلك واستغفر ربه فتاب عليه ليصبح في تلك المدينة خائفا: {وَدَخَلَ الْمَدِينَةَ عَلَى حِينِ غَفْلَةٍ مِنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلَانِ هَذَا مِنْ شِيعَتِهِ وَهَذَا مِنْ عَدُوّهِ فَاسْتَغَاثَهُ الَّذِي مِنْ شِيعَتِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ فِيعَتِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ عَدُوّهِ فَوْكَرَهُ مُوسَى فَقَصَى عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمُلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُوٌ مُضِلِّ مُبِينٌ (15) قَالَ عَدُوّ مُضِلً مُبِينٌ (15) قَالَ رَبِّ إِنِي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي فَغَفَر لَهُ إِنَّهُ هُو الْغَفُورُ الرَّحِيمُ (16) قَالَ رَبِّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَيْ فَلَنْ أَكُونَ ظَهِيرًا لِلْمُجْرِمِينَ (17) فَأَصْبَحَ فِي الْمَدِينَةِ خَافِفًا يَتَرَقَّبُ فَإِذَا الَّذِي اسْتَنْصَرَهُ عَلَى الثَّنْ مَنِ اللهُ مُوسَى إِنَّكَ لَعَويٌّ مُبِينٌ (18)} (القصص:15–18).

تربص قوم فرعون بموسى الله اليقتلوه، فانتبدت يد القدرة واحدا من رجالهم يكتم إيمانه عنهم، ليخبر موسى الله بكيد قومه، فخرج موسى نخائفا ودعا ربه أن ينجيه قال تعالى:

{فَلَمَّا أَنْ أَرَادَ أَنْ يَبْطِشَ بِالَّذِي هُوَ عَدُوٌ لَهُمَا قَالَ يَا مُوسَى أَتُرِيدُ أَنْ تَقْتُلَنِي كَمَا قَتَاْتَ نَفْسًا بِالْأَمْسِ إِنْ تُرِيدُ إِلَّا أَنْ تَكُونَ جَبَّارًا فِي الْأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْمُصْلِحِينَ (19) وَجَاءَ رَجُلٌ مِنْ أَقْصَى الْمَدِينَةِ يَسْعَى قَالَ يَا مُوسَى إِنَّ الْمَلاَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَاخْرُجْ إِنِّي لَكَ رَجُلٌ مِنْ أَقْصَى الْمَدِينَةِ يَسْعَى قَالَ يَا مُوسَى إِنَّ الْمَلاَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَاخْرُجْ إِنِّي لَكَ مِنْ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ (21)} مِنَ النَّاصِحِينَ (20) فَخَرَجَ مِنْهَا خَائِفًا يَتَرَقَّبُ قَالَ رَبِّ نَجِّنِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ (21)} (القصص: 19-21).

قال عزوجل: {وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَدْيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِنْ دُونِهِمُ الْمُرْأَتَيْنِ تَدُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمَا قَالَتَا لَا نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرِّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْخٌ كَبِيرٌ (23) الْمُرَأَتَيْنِ تَدُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمَا قَالَتَا لَا نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرِّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْخٌ كَبِيرٌ (24) فَجَاءَتُهُ فَسَقَى لَهُمَا ثُمّ تَولِّى إِلَى الظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَيَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ (24) فَجَاءَتُهُ إِحْدَاهُمَا تَمْشِي عَلَى السِّدِحْيَاءِ قَالَتُ إِنَّ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيَكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا فَلَمّا جَاءَهُ وَقَصَّ عَلَيْهِ الْقَصَصَ قَالَ لَا تَحَفْ نَجَوْتَ مِنَ الْقُوْمِ الظَّالِمِينَ (25) قَالَتُ إِحْدَاهُمَا يَا أَبْتِ السَّأَجِرُهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقُومِيُّ الْأَمِينُ (26) قَالَ إِنِي أُرِيدُ أَنْ أُنْكِحَكَ إِحْدَى ابْنَتَي السَّالُجِرِهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقُومِيُّ الْأَمِينُ (26) قَالَ إِنِي أُرِيدُ أَنْ أُنْكِحَكَ إِحْدَى ابْنَتَي اللهُ عَنْ عَنْدِكَ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَّ عَلَيْكَ الْمُومِ الظَّالِمِينَ وَحِيدَ إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الصَّالِحِينَ (27)} (القصص: 22–27) اتجه موسى لا إلى أرض منين وحيدا فأواه الله ورعاه، تعرف هناك على نبي الله شعيب فكان له الحظ أن يزوجه واحدة من بناته، ومكث في مدين عشرة سنين.

في آخر القصة قضى موسى الله أتم الأجلين وأوفى بوعده، وسار إلى بلاده مصر لأنه اشتاق إليها هو وأهله معه فأضل الطريق قال تعالى: {قَالَ ذَلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ أَيَّمَا الْأَجَلَيْنِ وَصَارَ بِأَهْلِهِ قَضَيْتُ فَلَا عُدُوانَ عَلَيَّ وَاللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ (28) فَلَمَّا قَضَى مُوسَى الْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ

آنَسَ مِنْ جَانِبِ الطُّورِ نَارًا قَالَ لِأَهْلِهِ امْكُثُوا إِنِّي آنَسْتُ نَارًا لَعَلِّي آتِيكُمْ مِنْهَا بِخَبَرٍ أَوْ جَذْوَةٍ مِنَ النَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ (29)} (القصص: 28–29).

# 2- موسى والتزامن في الفعل:

نتناول قصة سيدة موسى في موضع آخر من القرآن الكريم في سورة طه التي سميت باسم "سورة موسى" لاشتمالها على قصته مفصلة، فتعرضها منقصة حلقة الرسالة إلى حلقة اتخاد بني إسرائيل العجل بعد خروجهم، ونلحظ أن السياق في هذه السورة يمضي إلى تبيان أن قصة موسى في نموذجا كاملا لرعاية الله سبحانه لمن يختارهم لإبلاغ دعوته. وعند دراستنا لاحظنا بأن في سورة طه النص لم يخضع الأحداث لتسلسلها الزمني. وسندرس هذه القصة من خلال الآيات (82-83-84-85) بحسب ما ورد في كتاب العالمية الإسلامية الشانية.

قال تعالى: {وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِمَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ثُمَّ اهْتَدَى (82)} (طه: 82). في هذه الآية يتبين لنا أن الله سبحانه وتعالى كثير المغفرة لمن تاب ورجع إليه، وداوم على الأعمال الصالحة واستمر على الهداية إلى الموت فتتجلى هنا عظمة الله ورحمته.

في قوله سبحانه وتعالى: {وَمَا أَعْجَلَكَ عَنْ قَوْمِكَ يَا مُوسَى (83)} (طه:83). هنا سؤال عن سبب العجلة لقدوم موسى بدون قومه.

رد عليه موسى إلى بأن قومه يسيرون على طريقه، وقد أسرع شوقا إلى مناجاته سبحانه ليزداد عنه رضا قال عزوجل: {قَالَ هُمْ أُولَاءِ عَلَى أَثَرِي وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَى (84)} (طه:84).

في قوله تعالى: {قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُمُ السَّامِرِيُّ (85) فَرَجَعَ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ غَضْبَانَ أَسِفًا قَالَ يَا قَوْمِ أَلَمْ يَعِدْكُمْ رَبُّكُمْ وَعْدًا حَسَنًا أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ الْعَهْدُ أَمْ أَرَدْتُمْ أَنْ يَحِلَّ عَلَيْكُمْ عَضَبٌ مِنْ رَبِّكُمْ فَأَخْلَفْتُمْ مَوْعِدِي (86)} (طه:85-86) تبيان بأن الله تعالى قد يَحِلّ عَلَيْكُمْ غَضَبٌ مِنْ رَبِّكُمْ فَأَخْلَفْتُمْ مَوْعِدِي (86)} (طه:85-86) تبيان بأن الله تعالى قد اختبر قوم موسى على وامتحنهم بأن يستدلوا عليه لكن السامري دعاهم إلى الضلالة، فرجع موسى على إلى قومه غضبان ممتلئ غيظا وغما منهم فقبح فعلهم هذا ووبخهم على انصياعهم لغير الله سبحانه هو وغلبة الجهل، وعاتبهم على إخلافهم لوعده.

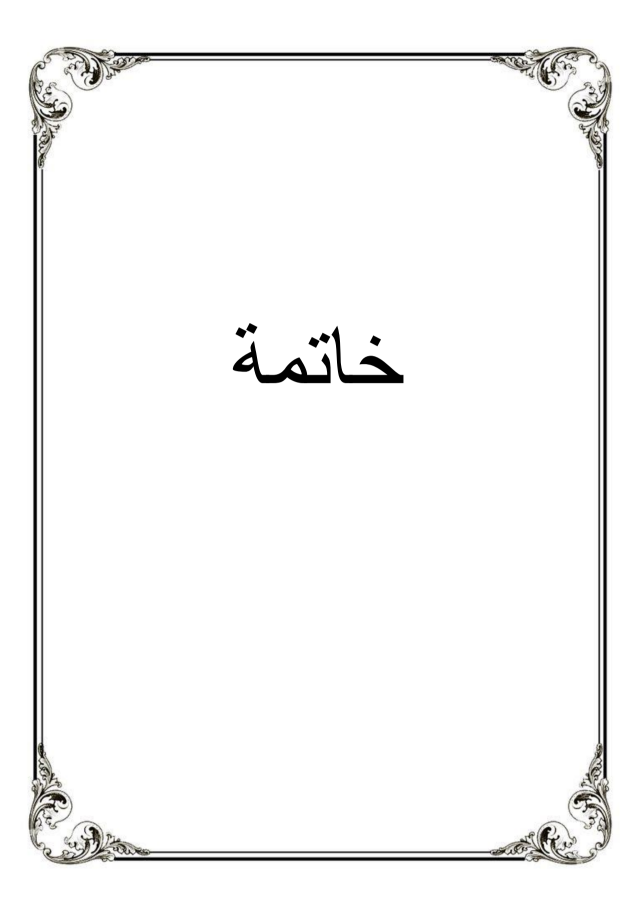
ومن خلال دراستنا لهذه الآيات من منظور حاج حمد نجده يستقي حكمة الله في التوقيت.

يرى حاج حمد حين إهمال موسى التوقيت وعجلته للقاء ربه طمعا في نيل رضاه وقربه مستدلا بقوله تعالى: {وَمَا أَعْجَلَكَ عَنْ قَوْمِكَ يَا مُوسَى (83) قَالَ هُمْ أُولَاءِ عَلَى رَضِاه وقربه مستدلا بقوله تعالى: {وَمَا أَعْجَلَكَ عَنْ قَوْمِكَ يَا مُوسَى (83) قَالَ هُمُ السَّامِرِيُ أَثَرِي وَعَجِلْتُ إِنَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَى (84) قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُمُ السَّامِرِيُ الذي (85) } (طه: 82-85) نجم عنه نتائج وخيمة تمثلت في ضلال قومه على يد السامري الذي دعاهم لعبادة العجل فأراد الله أن يبين لموسى حكمة التوقيت في أنه لم يكن عبثا قال عزوجل: {فَرَجَعَ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ غَضْبَانَ أَسِفًا قَالَ يَا قَوْمِ أَلَمْ يَعِدْكُمْ رَبُّكُمْ وَعْدًا حَسَنًا أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ الْعَهْدُ أَمْ أَرَدْتُمْ أَنْ يَحِلًّ عَلَيْكُمْ غَضَبٌ مِنْ رَبِّكُمْ فَأَخْلَفْتُمْ مَوْعِدِي (86)} (طه: 86)، ثم ربط حاج حمد بعد ذلك تعجل موسى إلى الدروس التي تلقاها على يد العبد الصالح ليجلي ربط حاج حمد بعد ذلك تعجل موسى إلى الدروس التي تلقاها على يد العبد الصالح ليجلي قيمة التوقيت، فمجرى حياة الإنسان محكوم بفعل التوقيت لقوله سبحانه وتعالى: {إذْ تَمْشِي قَتَقُولُ هَلْ أَذُلُكُمْ عَلَى مَنْ يَكُفُلُهُ فَرَجَعْنَاكَ إِلَى أُمِّكَ كَىٰ تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ وَقَتَلْتَ نَفْسًا

فَنَجَّيْنَاكَ مِنَ الْغَمِّ وَفَتَنَّاكَ فُتُونًا فَلَبِثْتَ سِنِينَ فِي أَهْلِ مَدْيَنَ ثُمَّ جِئْتَ عَلَى قَدَرٍ يَا مُوسَى (40)}(طه: 40).1

اعتمد حاج حمد في تحليله هذا على السياق الصغير داخل السورة الواحدة؛ في الأخير يخلص حاج حمد إلى أن التوقيت الإلهي هو سر من أسرار القدر فإن استشعرنا وتدبرنا حكمة التوقيت لحُزنا كنز الدرس والملاحظة ومن ثم المراقبة وهذه الأخيرة تقود إلى المكاشفة فالتوقيت جزء من الإجابة لكن الإنسان عجول. فكان موسى المنتجسيد لتعجل الإنسان في قدر الله وقليل من يفكر في حكمة التوقيت والمعاني الكامنة في السياق الزمني للأحداث.

<sup>. 293</sup> أبو القاسم حاج حمد :العالمية الإسلامية الثانية ،-1



#### خاتمة:

إن للسياق دورا بارزا في إيضاح المعنى وتبيان المقاصد، وفي بحثنا هذا تعرفنا كذلك على مواضع قصة سيدنا موسى الله في القرآن الكريم، وهذه الدراسة مكنتنا من استخلاص نتائج رئيسية أهمها:

- يعد السياق من أهم النظريات التي تدرس المعنى وتوضحه.
- بدأ السياق عند علماء العرب ولم يكن وليد في الدراسات الغربية.
- فعلماء العرب من النحويين والمفسرين والبلاغيين قد درسوا السياق دراسة معمقة.
- للسياق دور كبير في إزالة الغموض عن الألفاظ وتحديد دلالتها وطرد المعاني الهامشية للكلمة.
- السياق الداخلي هو الإطار الداخلي للنص الذي يتعلق باللغة وتركيبها كما يشمل الوظائف النحوية ودلالة الصيغ الصرفية.
  - السياق القرآني هو تتابع المعاني وانتظامها في سلك الألفاظ القرآنية وله قواعده وأنواعه.

أما نتائج الدراسات التطبيقية التي تضمنت التجربة الموسوية من خلال فهم السياق الداخلي القرآني ببعديه "الصغير" و "الكبير" في كتاب العالمية الإسلامية الثانية لحاج فهي كالآتي:

- حاج حمد لا يعد لا قصاص ولا مفسر لأنه لم يعتمد على عنصر الخيال القصصى.
- اعتماد حاج حمد على السياق الصغير الذي أدرجه داخل السورة الواحدة والسياق الكبير مابين السور.
- قصة سيدنا موسى من أكثر القصص ورودا في القرآن الكريم في مواضع مختلفة.



## 1-1السيرة الذاتية للكاتب حاج حمد (1941-2004):

هو محجد أبو القاسم حاج حمد سياسي ومفكر سوداني. عمل مستشارا علميا للمعهد العالمي للفكر الإسلامي في واشنطن، أسس عام 1982 << مركز الإنماء الثقافي>> في أبو ظبي وأقام أول معارض الكتاب العربي المعاصر بالتعاون مع العديد من دور النشر اللبنانية. أسس في قبرص << دار الدينونة>> لإعداد موسوعة القرآن المنهجية والمعرفية، ومجلة <<الاتجاه>> التي تعنى بشؤون الفكر والاستراتيجيات في نطاق الوسط العربي والجوار الجغرافي.

#### 2-1 حياته:

ولد في جزيرة مقرات في أبو حمد عام 1942م. تعرض للفصل والسجن وهو في المرحلة الثانوية في مدينة عطربة إثر المظاهرات الطلابية تأييدا للكونغولي باتريس لومومبا، والذي ساهم في قيادة ثورة أكتوبر الشعبية عام 1946 التي أطاحت بحكم عبود العسكري. التحق بقيادة حزب الشعب الديمقراطي عام 1965 حيث تولى مسؤولية بعض الدوائر الانتخابية والحركة العمالية إلى استقالته في 23 مايو 1966. أثناء ذلك انتمى للثورة الإرترية منذ عام 1963 تفرغ لها. وبعد استقلال إريتريا في عام 1993، حظي بالجنسية الإرترية والسمة الدبلوماسية كتقدير أدبي وعمل كمستشار للدولة الإرترية. وقد عمل لفترة سابقة (1990–1995) أيضا كمستشار علمي للمعهد العالمي للفكر الإسلامي.

ويدير نشاطه من خلال مكتب خاص به للدراسات يتولى إعداد البحوث المتعلقة بالجوانب الجيوسياسية والإستراتيجية الخاصة بالقرن الإفريقي بما فيه السودان والبحر الأحمر وشبه الجزيرة العربية بجانب الدراسات الفلسفية الأخرى. ويعتبر مكتبه الخاص امتداد للمكتب

الرئيسي المؤسس في جزر الأنديز البريطانية. أسس الحركة السودانية المركزية للبناء والوحدة عام 1986م، وانقطع عن السودان منذ 1986م وحتى عام 1997م.

#### 1-3-1 مؤلفاته:

له مؤلفات عديدة أهمها:

أ- العالمية الإسلامية الثانية: جدلية الغيب والإنسان والطبيعة 1979م.

ب- الأبعاد الدولية لمعركة إرتيريا 1974م.

ج- الثورة الارترية ومنازعات القرن الأفريقي 1986م.

د- دراسة عن أزمة القرن الأفريقي وموقعه في إستراتيجية العدو الصهيوني 1990م.

ه- منهجية القرآن المعرفية: أسلمة فلسفة العلوم الطبيعية والإنسانية 1991م.

و - أبستمولوجية المعرفة الكونية، إسلامية المعرفة والمنهج 2004م.

ز - السودان المأزق التاريخي وأفاق المستقبل.

### 1-4- وفاته:

توفي محمد أبو القاسم حاج حمد في 20 ديسمبر 2004.

### 2- التعريف بكتاب العالمية الإسلامية الثانية:

#### 1-2 خارجيا:

اسم المؤلف: محد أبو القاسم حاج حمد.

العنوان الرئيسي: العالمية الإسلامية الثانية.

العنوان الفرعي: جدلية الغيب والإنسان والطبيعة.

التقديم والمراجعة: محد العاني.

بلد النشر: بيروت.

دار النشر: دار الساقي.

الطبعة: الطبعة الثالثة.

الجزء: غير موجود.

سنة النشر: 2012م

البريد الإلكتروني: WWW.DARASAQI.COM

الغلاف: مزيج بين اللونين الأسود يتوسطه أبيض مصفر أما الغلاف الأصلى أسود داكن.

تصميم الغلاف: سحر مغنية.

خطوط العناوين: على عاصي.

عدد الصفحات: سبع مائة وواحد وتسعون (791).

یمکن تحمیله: بصیغة .PDF

#### 2-2 داخليا:

هذا الكتاب هو محور مشروع المفكر السوداني مجهد أبي القاسم حاج حمد، الذي حاول فيه أن يفهم من خلال قراءته للواقع والقرآن وكيف يدير الله هذا الكون.

لا يمكن وصفه إلا بأنه أحد أهم كتب الفكر الديني النقدي والتجديدي الذي دخل في عمق إشكالاته وصاحبه كما وصفه الشيخ المرحوم مجد غزالي: < له أسلوب في الفكر عميق البحث يعلو ويعلو حتى يغيب عن عينيك أحيانا... والمؤلف يعز القرآن الكريم اعتزازا كبيرا. حيث بدأ قبل كل شيء بالإهداء إلى النبي صلى الله عليه وسلم.

يستهل كتاب العالمية الثانية جدلية الغيب والإنسان والطبيعة بمحتويات تبين ما جاء في الكتاب.

## قسِّم إلى جزأين يحتوي الجزء الأول على:

-مقدمة المقدم محجد العاني تناول من خلالها مسألة عالمية الإسلام فبينما يحاول الغرب عولمة نمطه وثقافته تواجهه في ذلك الكثير من الانتقادات، طرح جدلا حول قدرة الإسلام على تعميم مفاهيمه لتهيمن على جميع الثقافات والحضارات الأخرى، فعزز مقدمته بشواهد من القرآن الكريم

ويبين أيضا أن منذ صدور الطبعة الأولى لهذا الكتاب عام 1979 لم يتوقف الجدل حول الأفكار الواردة فيه، فهو يضع القارئ وجها لوجه أمام القرآن الكريم، وراح يكمل مقدمته التي تجاوزت العشرين صفحة إلى أن وصل في آخر مقدمته إلى نتيجة مفادها أن التساؤلات والإشكاليات التي طرحها الحاج حمد تمثل قاعدة قوية لتحريض التجديد وتأسيسه معرفيا ومنهجيا، نابعة من رحم الإشكاليات التي يعاني منها كلا المنهجين اللاهوتي والمادي.

- بعد المقدمة نجد تصدير الطبعة الثالثة، لم يبدأ بذكر تصدير الطبعة الثانية أولا ربما لسببين: الأول أن هذا الكتاب يحمل الطبعة الثالثة أو لسبب آخر ألا وهو تمييز هذه الطبعة بتواجد مادة الكتاب الرئيسية التي صدرت عام 1979م، التي تحتوي على أفكار لاحقة

للحاج حمد، بعدها راح يقدم ما جاء في هذه الطبعة بقوله: "حيث قمنا بداية بفصل الشروحات والتعقيبات والتوضيحات التي تحتوي على أفكار لاحقة للحاج حمد ووضعناها كملاحق نهاية كل فصل (...) كذلك فإننا بهذا العمل من الناحية الفنية تمكنا من إخراج مجلدين في مجلد واحد..."

- أما تصدير الطبعة الثانية فكانت للمؤلف ذكر فيها: أول صدور للكتاب، حيث جاءت الطبعة الثانية في كتابين وفي حدود التسعمائة صفحة، فكتاب العالمية ليس خلاصة لا عدل فيها، وختم هذا التصدير بقوله: "ثم قمت بعمل إضافي في نهاية كل كتاب (...) فعمدت في هذه الطبعة الثانية إلى كتابة فصل ختامي يجمع بين التلخيص المركز والتوضيح ليرجع إليه القارئ.

- بعد تصدير الطبعة الثانية ذكر المداخل التأسيسية لمشروع العالمية الإسلامية الثانية أثرى فيه عناصر الإشكالية المثارة وضع فيه تسع تساؤلات (إشكاليات) أول إشكالية كان مفادها: كيف لنص تنزل قبل 15 قرنا أن يستعاد مجددا في عصر العلم والمعرفة؟ وختم بإشكالية كان موضوعها حول الدلالات ووضوح العبارات وأعطى مثالا بفواتح الحروف في السور كسورة البقرة.

- قسم الجزء الأول من الكتاب إلى بابين يندرج تحت كل باب فصول وملاحق لها. فالباب الأول قسمه إلى ثلاث فصول وهي:

- الفصل الأول: عنونه بثورة العصر العلمية والخلاصة المادية الجدلية. ثم وضع ملحق له.
  - الفصل الثاني: الإسقاطات الأوروبية على الفكر العربي وختمه بملحق.
    - الفصل الثالث: جاء بعنوان، النتائج العالمية لحضارة الصراع.

أما الباب الثاني قسم إلى خمسة فصول وعنون هذا الباب ب: البديل الحضاري وهذه هي أهم عناوين الفصول التي جاءت في هذا الباب:

- الفصل الأول: اختار أن يكون عبارة عن مقدمة حول البديل الحضاري جاء في 12صفحة.
- الفصل الثاني: أدرج له ملحقا احتوى هذا الفصل على 24 صفحة عنون بجدلية الغيب والطبيعة على مستوى الإرادة النسبية فاختار التجربة الموسوية ذكر فيه قصة موسى مع الخضر.
  - الفصل الثالث: كان عنوانه الكون قراءتان في قراءة واحدة (الوعى المحمدي).
- الفصل الرابع: احتوى هذا الفصل على أزيد من عشر صفحات عنون ب: الله والإنسانوالإرادة.
  - الفصل الخامس: كان عنوانه الارتداد الذاتي إلى فكر الموضع.

أنهى هذا الجزء بمجموعة من الخلاصات وخاتمة.

أما الجزء الثاني بدأه بمدخل

ثم انتقل إلى الباب الثالث الذي عنونه ب: في حركة التاريخ، الموقف الإلهي من العائلية إلى عالمية الأميين قسم هذا الباب إلى فصول وهي:

- الفصل الأول: تحدث فيه عن الإرادة الإلهية وحركة التاريخ وكيف يدفع الله ببناء الحضارة المنهجية قام في هذا الفصل بتحليل الموقف الإلهي في حركة التاريخ فذكر الأطوار الثلاثة في الخطاب الديني من العائلية إلى القومية إلى العالمية ثم بعد ذلك ذكر نقائضها ثم راح

يتساءل كيف يدفع الله ببناء الحضارة المنهجية، وذكر كذلك تجربة الانتقال من المفهوم الحسي للإيمان إلى المفهوم الغيبي وختم هذا الفصل بملحق.

- الفصل الثاني: كان بعنوان الأفاق التاريخية للتجربة المحمدية بين لنا من خلاله ضرورة البحث في جدلية التاريخي للرسالة المحمدية وأتبعه بملحق.
- الفصل الثالث: دار هذا الفصل حول الأفاق العالمية والكونية في التجربة المحمدية وختمه هو كذلك بملحق.
- أكمل كتابه بباب رابع أدرج ضمنه المقدمات والمنهج والخصائص حول العالمية الثانية قسمه إلى أربعة فصول وهي:
  - الفصل الأول: خصصه للمقدمات حول العالمية الثانية وأتبعه بملحق.
    - الفصل الثاني: عنون بنظرة إلى الواقع المعاصر.
    - الفصل الثالث: المنهج القرآني والحيوية الحضارية ووضع له ملحقا.
      - الفصل الرابع: المنهج والعالمية الإسلامية.

أما خاتمة هذا الجزء فخصها لخصائص العالمية الإسلامية الثانية والخلاصة التاريخية للمنهج.

في آخر الكتاب كما جرت العادة وضع فيه:

- فهرس الآيات.
- فهرس المصطلحات.

- فهرس الأعلام.
- فهرس الأماكن.

## 3- تعريف بعض المصطلحات في نظر حاج حمد:

بالنظر العميق في كتاب العالمية الإسلامية الثانية يصل القارئ المتبصر إلى خلاصة أساسية، أن أبا القاسم حاج حمد أعطى أهمية كبيرة للغة القرآن إذ اعتبرها هي المدخل الأساسي لرحابه، وضمن هذه اللغة يوجد المفتاح الذي هو المصطلح وميز بين استعمال الله سبحانه للغة العربية واستعمال الإنسان العربي لها، ودعا إلى إنتاج قاموس قرآني أو معجم مفهومي لمصطلحات القرآن وعمل على ذلك في مشروعه، فأعاد تعريف الكثير من المصطلحات القرآنية تعريفات جديدة تخالف السائد المشهور ومن بين هذه المصطلحات المذكورة في الكتاب نذكر:

## 1- الرؤية والنظر والشهود:

يرى حاج حمد بأن التجربة المرئية لا تعني بما يتعلق برؤية الله المنزه عن الشكل والتجسيم -سبحانه- (ليس كمثله شيء) وقد طلب موسى (رؤية) الله عبر (النظر)، بمعنى أن يرفع عوائق الرؤية الحسية أو حجابها ليمكن النظر { وَلَّمَا جَاءَ مُوسَى لِمِيقَاتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ عوائق الرؤية الحسية أو حجابها ليمكن النظر { وَلَّمَا جَاءَ مُوسَى لِمِيقَاتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرْنِي أَنْظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَنْ تَرَانِي وَلَكِنْ انْظُرْ إِلَى الجَبَلِ فَإِنْ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمَّا أَوْلُ الْبَيْكَ وَأَنَا أَوْلُ اللَّهُ مِنِينَ } (الأعراف:143).

والنظر يرتبط بالخيال والتأمل وقوى الإدراك، خلاف (الرؤية) الحسية بالعين المجردة: {فَلَمَّا رَأًى الْقَمَرَ بَازِغًا قَالَ هذا رَبِّي} (الأنعام:77). فالنظر عقلي والرؤية حسية، لهذا قال

تعالى: { وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ 22 إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ 23 } (القيامة:22-23). فهنا يتعلق النظر إلى الله بالوجه لا بالعين المجردة التي ترى، فيما العقل هو الذي يدرك قيمة الأمر وينفعل به: { وَإِنْ كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ} ( البقرة:280). وقوله أيضا: { إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَفْرَاءٌ فَاقِعٌ لَوْنُهَا تُسِرُ النَّاظِرِينَ} (البقرة:69).

ولهذا خاطب إبراهيم ابنه إسماعيل بالنظر في أمر الرؤيا المنامية، أي تقليب الرأي فيها، ثم اتخاذ قرار قاطع كمن يرى الأمر عيانا في حقيقته: { فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَالَ يَا بُنَيَّ إِنِّي أَرَى فِي المَنَام أَنِّي أَذْبَحُكَ} (الصافات:102).

فموسى قد طلب الرؤية العيانية المباشرة ليتمكن بعدها من النظر العقلي في حيثية الله – سبحانه – فكان (التجلي) وليس الرؤية. فعبر التجلي يقدر موسى جانبا من خصائص الألوهية المنزهة.

إن لغة القرآن واستخدامه للمفردات العربية إلى درجة المصطلح دقيقة للغاية، حيث ربط النظر بالعقل والرؤية بالعين المجردة.

وكذلك ميز القرآن بين شهود الأمر بمعنى حضوره، وبين رؤية الأمر بالعين. وهكذا قال: {شَهْرُ رَمَضَانَ الذِّي أُنْزِلَ فيهِ القُرْآن هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيّنَاتٍ مِن الهُدَى وَالفُرْقَانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمْ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ...} ( البقرة:185) فهنا حضور للشهر في الزمان والمكان، حيث يكون الإنسان مقيما، ثم استثنيت حالتان، مقيم مريض، وغير مقيم مسافر. ولم يطلب الله في هذه الآية رؤية الشهر، وذلك لأن الشهر لا يرى بالعين ولكن تُرى الأهلة. ورؤية الأهلة كرؤية إبراهيم لها، والشهور حساب: { إِنَّ عِدَّةَ الشَّهورِ عِنْدَ اللَّهِ اِثْنًا عَشَرَ شَهْرًا ...} (التوبة:36). والأهلة توقيت تضبط في كل عام بوقفة الحجيج في عرفات: {يَسْأَلُونَكَ عَن الأَهِلَة قُلْ هِي

مَوَاقِيتٌ لِلنَّاسِ وَالحَجِّ...} (البقرة:189). فأن يشهد الإنسان الشهر يعني أن يكون حالا حين توقيته، ولا علاقة لذلك برؤبة الهلال كما يعتقد الكثيرون.

#### 2- اللدنية والعندية:

(اللدنية) أوثق صلة من (العندية)، إذ تضمر اللدنية (ذاتية) الذي يعطي، أي (جوانيته)، في حين تضمر (العندية) مايكون لديه وليس لدنه. فحين يكون الوحي لمحمد فإنه من لدن الله يقول تبارك وتعالى: { لَتُلَقّى القُرْآنَ مِنْ لَدُنْ عَلِيم} ( النحل:6). فتلك إفاضة من الذات الإلهية، أما أم الكتاب وهي (الآيات المحكمات) التي تعد (أصلا)له من قبل تشيئه في لغة ما، فهي لدى الله بالغة ما بلغت من العلو والأحكام بحيث تهيمن كل متشابه { وَإِنَّهُ فِي أُمّ الكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِّي حَكِيم} ( الزخرف:4).

فالعلم اللدني خاصية لا تكون للجميع، ولا حتى لبعض الرسل والنبيين، فيما العلم بأصول الكتاب ومحكمه يمكن أن يوهب للراسخين في العلم ليتجاوزا به المشتبهات التي لا تطلبها نفوسهم أصلا: { هُوَ الذِّي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الكِتَابِ وَأُخَرِّ مُتَشَابِهَاتٌ...} (آل عمران:7).

والعلم بأم الكتاب ومحكمه يصعب تأويله إلى علم موضوعي إلا بالمدى الذي يكون فيه المتلقي متهياً لذلك، لأنه علم مدخله (العبادة والطهر) ومجاله (مكنون القرآن) وليس (باطنه). فمكنون القرآن ليس بالعلم الباطني. فهو (اكتشافي) لمكنون يكتشف وليس علما كشفيا باطنيا كما يعتقد البعض. فهو علم يتعامل مع القرآن على مستوى الحرف والوحدة والمضمون، أخدا بعطاء القرآن المتجدد بكرمه: { فَلَا أُقْسِمُ بِمَوَاقِع النُّجُوم 75 وَإِنَّهُ قَسَمٌ لَوْ

تَعْلَمُونَ عَظِيمِ76 إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ77 فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ78 لَا يَمُسُّهُ إِلَّا المُطَهَرُونَ79 تَنْزِيلٌ مِنْ رَّبِ الْعَالَمِينَ80 (الواقعة:75–80).



### قائمة المصادر والمراجع:

## 1-القرآن الكريم برواية ورش عن نافع

#### 2-المصادر والمراجع:

- أبو الفتح عثمان ابن جني: الخصائص، تح: محمد علي التجار، دار الكتب المصرية، مصر، ج1، دط، 1913م.
- أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب أبن قيم الجوزية: بدائع الفوائد، تح علي بن محمد العمران، ج1، (د-ط)، دار علم الفوائد للنشر والتوزيع، جدة، دت.
  - أحمد مختار عمر: علم الدلالة، عالم الكتب، القاهرة، ط5، 1998م.
- إدريس المليح: الرؤيا البيانية عند الجاحظ، دار الثقافة للنشر والتوزيع، الدار البيضاء المغرب، ط 1، 1983م.
- تمام حسان عمر: اللغة العربية معناها ومبناها، دار الثقافة للنشر والتوزيع، الدار البيضاء المغرب، (د ط)، 1994م.
- جوزيف فندريس: اللغة، تر:عبد الحميد دواخلي ومجهد القصاص، المركز القومي للترجمة، القاهرة، (د ط)، 2014م.
- خلود العموش: الخطاب القرآني " دراسة في العلاقة بين النص والسياق"، جدارا للكتاب العالمي، عمان-الأردن، ط1، 2008.
- سعد بن محمد بن سعد الشهواني: السياق القرآني وأثره في تفسير المدرسة العقلية الحديثة، ط1، جامعة الملك سعود، الرياض، 1436ه.
- شفيقة العلوي: محاضرات في المدارس اللسانية المعاصرة، أبحاث للترجمة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط1، 2004م.
- فاطمة الشيدي: المعنى خارج النص "أثر السياق في تحديد دلالات الخطاب"، دار النبوي للطباعة والنشر، دمشق، (د ط) ،2011م.

- فرديناند ديسوسير: دروس في الألسنية العامة، تر:صالح القرمادي وآخرون، الدار لعربية للكتاب، تونس، (د ط)، 1975م.
- محمد أبو القاسم حاج حمد :العالمية الإسلامية الثانية (جدلية الغيب والإنسان والطبيعة )تم: محمد العانى، دارالساقى، بيروت، ط3،2012 م.
- المهدي إبراهيم الغويل: السياق واثره في المعنى، أكادمية الفكر الجماهيري، ليبيا، ج1، (د ط)،2001م.

## -3 المعاجم:

- أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا: مقاييس اللغة، تح: عبد السلام محجد هارون، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق- سوريا، ج3، (د ط)، 1347ه.
  - أبو القاسم جار الله محمود بن عمر بن أحمد الزمخشري: أساس البلاغة، تح: محجد باسل عيون السود، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ج1، ط1، 1998م.
  - إبراهيم أنيس عبد الحليم منتصر عطية الصوالحي محمد خلف الله أحمد: معجم الوسيط ، مجمع اللغة العربية القاهرة، مصر ، (د ط) ،2004م.
    - صبحي حموي: المنجد في اللغة العربية المعاصرة، دار المشرق بيروت، ط1، 2000م.
  - Pierre la Rousse : La Rousse de pouche ¿Editions Larousse ;
    Paris ¿France2004 .
  - Paul Robert: Le petit Robert: Editions Le Robert: France 1967.
  - John simpson :Oxford English Dictionary · Oxford Univercity press · United Kingdom of Great Britain and Northern Ireland 1989 .

### 4- الرسائل الجامعية:

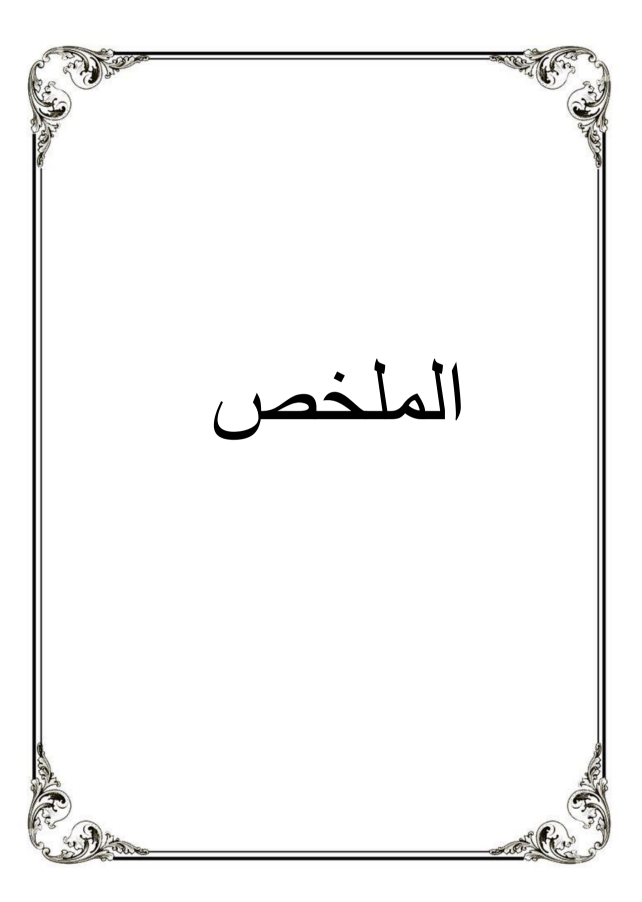
- 1-عبد الرحمان عبد الله سرور جرمان المطيري: السياق القرآني وأثره في التفسير "دراسة نظرية تطبيقية من خلال تفسير ابن كثير"، رسالة مقدمة لنيل درجة الماجستير في تفسير وعلوم القرآن، جامعة أم القرى، كلية الدعوة وأصول الدين، قسم الكتاب والسنة، السعودية، 2007م.
- 2-المثنى عبد الفتاح: السياق القرآني وأثره في الترجيح الدلالي، أطروحة دكتورا (منشورة)، تخصص تفسير وعلوم القران، جامعة اليرموك، الأردن، 2005م.



# فهرس الموضوعات

| شكر وعرفان                                               |    |
|----------------------------------------------------------|----|
| إهداء                                                    |    |
| إهداء                                                    |    |
| مقدمة:                                                   | Í  |
| الفصل الأول: مدخل مفاهيمي حول السياق                     | 6  |
| تمهيد:                                                   |    |
| السياق في المعاجم العربية والغربية $-1$                  | 6  |
| السياق في المعاجم العربية $-1$ السياق في المعاجم العربية | 6  |
| السياق في المعاجم الغربية $2-1$                          | 9  |
| 2- السياق عند علماء العرب والغرب                         | 10 |
| 1-2 عند العرب                                            | 14 |
| 2-2 عند علماء التفسير                                    | 14 |
| 3-2 عند الغرب                                            | 16 |
| 3- أهمية السياق                                          | 19 |
| 4- السياق الداخلي (اللغوي)                               | 20 |
| 1-4 أنواعه                                               | 20 |

| 5- السياق القرآني                                                           | 22 |
|-----------------------------------------------------------------------------|----|
| 1-5 مفهوم السياق القرآني                                                    | 20 |
| 2-5 أنواع السياق القرآني                                                    | 23 |
| الفصل الثاني: دراسة تطبيقية في كتاب العالمية الإسلامية الثانية نماذج مختارة |    |
| 1- السياق الداخلي القرآني                                                   | 27 |
| 1-1 داخل السورة الواحدة                                                     | 27 |
| 2-1 بين السور                                                               | 30 |
| 2- التجربة الموسوية                                                         | 34 |
| 1-2 موسى بين الإنسانية والغيب                                               | 34 |
| 2-2 موسى والإرادة الإلهية في الفعل                                          | 34 |
| 2-3 موسى والتزامن في الفعل                                                  | 50 |
| خاتمة                                                                       | 54 |
| الملاحق                                                                     | 56 |
| قائمة المصادر والمراجع                                                      | 67 |
| فهرس الموضوعات                                                              | 71 |
| Summary                                                                     | 74 |



#### الملخص:

للسياق أهمية بارزة ومتعددة يؤديها داخل النص القرآني، وقد تناولنا في هذا البحث موضوع" السياق الداخلي القرآني في أعمال حاج حمد نماذج مختارة" وقد أولينا تركيزنا في دراستنا هذه على تبيان مواضع السياق الداخلي القرآني في التجربة الموسوية عبر ثلاث مواضع من خلال كتاب العالمية الإسلامية الثانية جدلية الغيب والإنسان والطبيعة لأبي قاسم محد حاج حمد.

الكلمات المفتاحية: السياق، السياق الداخلي، السياق القرآني، الإسلامية الثانية.

#### Summary:

Context has a prominent and multiple importance within the Quranic text. In this research, we have addressed the topic of the Quranic internal context in selected works of Haji Hamad, and we have focused our study on highlighting the positions of the Quranic internal context in the Musawi experiment through three locations in the book "Second Islamic Universalism: The Dialectic of the Unseen, Human, and Nature" by Abu Qasim Muhammad Haji Hamad.

Keywords: context, internal context, Quranic context, and Second Islamic Universalism