#### الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية République Algérienne Démocratique et Populaire وزارة التعليم العالي والبحث العلمي Ministère de l'Enseignement Supérieur et de la Recherche Scientifique



#### المركز الجامعي عبد الحفيظ بوالصوف لميلة

المرجع:..... /2021

معهد الآداب واللغات قسم اللغة والأدب العربي

تحولات البنية و الدلالة في أسلوبي الخبر و الإنشاء في القرآن الكريم \_ \_ سورة البقرة أنموذجا \_

مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماستر في اللغة و الأدب العربي تخصص : لسانيات عربية

إشراف الدكتور:

إعداد الطلبة:

سليم بوزيدي

\*- قصور إكرام

\*- بوالصيود منال









أهدي ثمرة جهدي المتواضع إلى أمي التي علمتني معنى العطاء والعطف والحنان، التى تدعو لى بالتوفيق والنجاح متعها الله بالصحة والعافية.

إلى أبي الذي لم يبخل علي بشيء له الرحمة والمغفرة وأن يجعل الله الجنة مسكنه ، إلى أشقائي رمز الأخوة الصادقة والمحبة والتعاون ، وكل أفراد عائلتي كبيرا وصغيراً.

إلى من أضاء لي الدرب في سبيل تحصيل العلم ولو بقدر بسيط من المعرفة ، من المعلمين والأساتدة الكرام.

إلى رفقاء دربي الذين كانوا بمثابة إخوة زملائي و أصدقائي الأعزاء ، إلى كل هؤلاء وبأسمى المعاني والوفاء أهدي هذا العمل وخاصة زميلتي في هذا العمل منال .

إكرام





الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات ، أهذي هذا العمل لكل من كان عوناً لي في هذا المشوار.

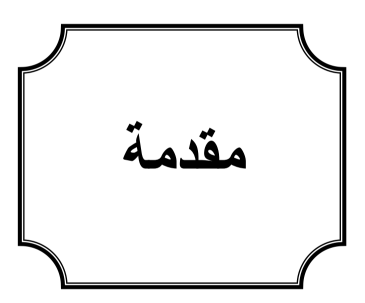
لأمي الغالية ومصدر قوتي التي أحاطتني بدعواتها أنعم الله عليها بالصحة وطول العمر.

أبي الحنون سندي وعنوان الأمان حغظهما الله لنا ، إلى رمز الأخوة وقدوتي أخواتي الغاليات إلى أختي ورفقة دربي "سلمى" وفقها الله في مشوارها الجامعي.

أخي الغالي" محمد" و "يعقوب" إلى زميلتي في هذا العمل " إكرام"

# منال





الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجا، ونصلي ونسلم على سيدنا محمد بن عبد الله خاتم الأنبياء وعلى أله وصحبه ومن سار على هديه إلى يوم الدين أما بعد:

تتميز اللغة العربية ببلاغة جميلة تعرف بأنها فن الخطاب، حيث تعتمد على القدرة إقناع المتلقي والتأثير فيه أثناء كلام وأداء المتكلم، وتحمل طاقات المبدع وبراعته في التعبير بأسلوب فني راق، نستطيع من خلالها التعبير عن أعمق وأدق المعاني، والتي تحتوي على الكثير من أساليب التعبير منها: الأساليب الخبرية والأساليب الإنشائية.

تعد الأساليب الخبرية والإنشائية فرع من فروع علم المعاني، كما لها أهمية كبيرة في الدراسات البلاغية فهي تعين على فهم النص وتذوقه، وتطرأ تحولات على هذه الأساليب على مستوى البنية والدلالة، وهناك أسباب وراء تحويل أسلوب المتكلم من بنية إلى أخرى فقد يكون المتكلم يستعمل نمطا إنشائيا، وقد يحول أسلوبه من الخبر إلى الإنشاء لأسباب يقتضيها الموقف الكلامي، فيترك هذا التحول أثره في تركيب بنية الجملة ودلالتها. وتبحث في تحولات البنية والدلالة في أسلوبي الخبر والإنشاء أما التطبيق فكان على سورة البقرة أنموذجا، لاشتمالها على جل الأمثلة المذكورة في بحثنا وقد اقتضت الدراسة طرح الإشكالية التالية:

#### ماهى التحولات التي تطرأ على أسلوبي الخبر والإنشاء؟

ومن خلال طرحنا لهذه الإشكالية تبادر إلى أذهاننا مجموعة من التساؤلات نذكر منها:

- ما هو الأسلوب الخبري و الإنشائي؟ وما هي أنواع و أغراض كل منهما؟
   وتكمن أهمية البحث في:
- ❖ تعلق موضوع هذه الدراسة بأشرف كتاب ألا وهو القرآن الكريم، كما أولى علماء البلاغة اهتمامهم بالأساليب الخبرية والإنشائية وذلك لأهميتها في التعبير وإيصال الفكرة من الكلام.
- ♦ إضافة إلى دراسة الأثر الذي يتركه التحول من الخبر إلى الإنشاء، أي في بنية الجملة و دلالتها.
  - ❖ أما المنهج الذي اتبعناه في هذه الدراسة فكان المنهج الوصفي.

واختيارنا لهذا الموضوع يرجع إلى أسباب لعل أهمها:

- الرغبة في إثراء الرصيد المعرفي.
- الميل الشخصى لكتاب الله القرآن الكريم لذلك كان التطبيق على سورة البقرة.
  - إيماننا العميق بأن البلاغة تمثل العمود الفقري للعلوم العربية.

لهذا البحث أهداف تتمثل في:

- -معرفة مدى استخدام الأساليب الخبرية والإنشائية في سورة البقرة.
  - -إظهار أسباب تحويل أسلوب المتكلم من بنية لأخرى.
- -بيان الدلائل البلاغية الكامنة في الأساليب الخبرية والإنشائية في سورة البقرة.

#### خطة البحث:

وقد توزعت مادة البحث على مقدمة ومدخل وثلاثة فصول وخاتمة وقائمة المصادر والفهرس:

أما المدخل فجاء موسوما بـ: ضبط المفاهيم التي اعتمدت عليها الدراسة.

وجاء الفصل الأول: معنونا به الأسلوب الخبري، حيث تناولنا فيه كل من: مفهوم الأسلوب مفهوم الخبر، صفوف الخبر، مؤكدات الخبر وخلاصة للفصل.

أما الفصل الثاني معنونا ب: الأسلوب الإنشائي، حيث تناولنا فيه كل من: مفهوم الإنشاء، أنواع الإنشاء وينقسم إلى نوعين: إنشاء طلبي ويشمل: الأمر، النهي، الاستفهام التمني، النداء، وإنشاء غير طلبي يشمل: المدح والذم والتعجب والرجاء، وخلاصة للفصل.

وجاء الفصل الثالث معنونا ب: التحولات بين أسلوبي الخبر والإنشاء سورة البقرة أنموذجا: حيث تناولنا التعريف بالسورة ومحتوياتها وأبرز التحولات بين أسلوبي الخبر والإنشاء، أما الخاتمة فهي عرض للنتائج التي توصلنا إليها من خلال الدراسة.

وبحثنا هذا لم يأت من عدم، بل سبقتنا إليه العديد من الدراسات من كتب ومذكرات تخرج. ولا يخفى على أحد ان جل الأعمال تتعرض لصعوبات وعراقيل، تواجهنا في كيفية انتقاء

أجود المادة العلمية وطريقة ترتيبها التي تتطلب وقتا أوسع للإلمام بكل جوانبه، إضافة إلى الحصول على المصادر والمراجع.

وفيما يخص أهم المصادر والمراجع المعتمد عليها:



- عبد العزيز عتيق: في البلاغة العربية علم المعاني-البيان-البديع.
  - الزمخشري: تفسير الكشاف.
  - البيضاوي: أنوار التنزيل وأسرار التأويل.
  - احمد الهاشمي: جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع.

وفي الأخير نتقدم بالشكر للأستاذ المشرف " بوزيدي سليم" ونرجو أن يكون البحث قد قدم شيئا جديدا وجديرا بالنظر، فالكمال شه وحده وهو الهادي إلى السداد والموفق إلى كمال المراد.



# أولا: التحول

### 1- مفهوم التحول:

عرف مصطلح التحول منذ القدم عند النحاة العرب والبلاغيين، ومفهومه يقترب من المفهوم الذي حدده تشوميسكي، فهو عملية تغيير تركيب لغوي إلى تركيب آخر بفضل قانون تحويلي.

# أ/ في اللغة:

تعددت التعريفات اللغوية للتحول في المعاجم العربية سنقف عند بعضها فقط، وذلك لأن جل المفاهيم تصب في معنى واحد:

نجد في معجم لسان العرب لابن منظور (ت711 هـ) مفهوم لفظة التحول جاءت من تحول عن الشيء: زال عنه إلى غيره، قال أبو زيد: حال الرجل يحول مثلُ: تحول من موضع إلى موضع، ويقول الجوهري: حال إلى مكان آخر أي تحول؛ وحال الشيء نفسه يحول حولا بمعنيين: يكون تغيرا، ويكون تحولا...والتحويل مصدر حقيقي من حولت. (1)

وورد في كتاب العين: حال الشيء يحول حؤولا في معنيين، يكون تغييرا، ويكون تحويلا (2)، ومن خلال هذين التعريفين اللغويين نجد أن التحول هو التغير من موضع إلى موضع آخر أي التغير عن شيء إلى غيره.

#### ب/التحول في الاصطلاح:

تعددت تعريفات التحول وذلك لأهميته الكبيرة في الدراسات البلاغية والنحوية، وهذا ما جعل علماء العرب والغرب يصبون اهتماماتهم عليه ومن تعريفاته:

عبر عبد اللطيف محمد حماسة عن التحول بأنه: « هو عملية تغيير تركيب لغوي إلى آخر بتطبيق قانون تحويلي واحد أو أكثر، مثل: التحويل من جملة إخبارية إلى جملة استفهامية، فالتحويل في أبسط تعريفاته هو تحويل جملة إلى أخرى، أو تركيب إلى آخر والجملة المحول عنها هي ما يعرف بالجملة الأصل ( kernel )، والقواعد التي تتحكم في

الخليل بن أحمد الفراهيدي: كتاب العين، تح: عبد الحميد هنداوي ، ط1، 2003، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ص 375.

.37

<sup>.</sup> 1056 بين منظور عبد الله محمد بن مكرم: لسان العرب، دار المعارف، مصر، القاهرة، مج 2، مادة حول، ص

تحويل جملة الأصل أو (البنية العميقة) هي القواعد التحويلية » (1)؛ من خلال هذا التعريف يتبين أن التحول هو تغير الجملة من حال إلى أخرى بأحد قوانين التحول.

أما رابح بومعزة يشير بأن: التحويل هو تحويل جملة أو وحدة إسنادية إلى أخرى ويقصد به في النمو التوليدي التغيرات التي يدخلها المتكلم والمستمع على النص، فينقل البنيات المولدة من أصل المعنى إلى بنيات ظاهرة سطح الكلام؛ (2)ومن خلال قول رابح بومعزة يتضح أن التحويل هو الانتقال من البنية العميقة إلى البنية السطحية بواسطة مجموعة من التغيرات التي ندخلها على الكلام.

ويرى الدكتور ميشال زكريا أن: « مفهوم التحويل يصلح في أنه ينص على إمكانية تحويل جملة معينة إلى جملة أخرى واعتماد مستوى أعمق من المستوى الظاهر في الكلام، وبإمكان مفهوم التحويل أن يكشف أيضا المعانى الضمنية العائدة للجمل » (3)

كما أضاف إلى أن: « هناك روابط بين البنية العميقة والبنية السطحية، يستطيع المرء إدراكها عند محاولة الربط بين البنيتين، إذ أن البنية العميقة بنية ضمنية تتمثل في ذهن المتكلم والمستمع، فهي حقيقة عقلية قائمة تعكس التتابع الكلامي المنطوق الذي يكون البنية السطحية. » (4)

من خلال ما سبق ذكره من قولي الدكتور ميشال زكريا يتبين أن التحويل يعتبر نقلا لما هو باطني موجود داخل فكر الفرد إلى ما هو سطحي، والاعتماد على ما هو أعمق من الكلام الظاهر، حيث أن البنية السطحية هي البنية الظاهرة عبر تتابع الكلام الذي يتلفظ به المتكلم، هذا التتابع الكلامي المتواجد في ذهن المتكلم يخضع لقواعد فتتتج لنا بنية عميقة هذه الأخيرة لها روابط مع البنية السطحية.

بناءا على ما ذكر سالفا في تحديد معنى التحويل من الجانب الاصطلاحي نخلص إلى أن: التحويل هو تغير الجملة من حال إلى أخرى، أي الانتقال من بنيتها الأولية (العميقة) إلى

<sup>(1)</sup> عبد اللطيف محمد حماسة: من الأنماط التحويلية في النحو العربي، ط1، 1990م، دار العلوم، القاهرة، ص 12-

<sup>(2)-</sup> رابح بومعزة: نظرية النحو العربي ورؤيتها لتحليل البنى اللغوية، ط1، 2011، عالم الكتب الحديث، عمان، الأردن، ص 45.

<sup>(3)-</sup> زكريا ميشال: الألسنة التوليدية والتحويلية وقواعد اللغة العربية، ط1، 1982، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، لبنان، ص14.

 $<sup>^{(4)}</sup>$  المرجع نفسه: ص 164.

بنيتها النهائية (السطحية) وفق قواعد معينة، تتميز هذين البنيتين بوجود روابط بينهما وتحويل المتكلم لأسلوبه من بنية إلى أخرى راجع لأسباب يقتضيها الموقف الكلامي، فيترك هذا التحويل أثره في تركيب الجملة كما يترك أثره في دلالتها.

#### ثانيا: الدلالة:

#### 1/ مفهوم الدلالة:

تعتبر الدلالة مسألة من المسائل التي شغلت بال الكثير من علماء العربية اللغويين والنحاة والأصوليين وغيرهم، حيث هيمنت على مساحة واسعة من جهودهم العلمية وإنجازاتهم الفكرية.

#### أ- في اللغة:

تزخر المعاجم العربية بالمفاهيم اللغوية للدلالة ولعل أهمها ما يأتي:

جاء في معجم العين للخليل بن أحمد الفراهيدي (ت 175 هـ): الدلالة مصدر الدَلِيْل-بالفتح والكسر - (1)، وورد في معجم مقاييس اللغة لابن فارس (ت 395 هـ): « الدال هو اللام أصلان أحدهما إبانة الشيء بأمارة تتعلمها، والآخر اضطراب في الشيء.

فالأول قولهم: دللت فلانا على الطريق، والدَّليل: الأمارة على الشيء، وهو بين الدَّلالة.

والأصل الآخر قولهم: تَدَلْدَل الشيء: إذا اضطرب. » (2)؛ ومن خلال هاذين المفهومين يتبين أن: الدلالة في اللغة هي الإبانة والتسديد بالأمارة إي إبانة الشيء وإيضاحه، ونجد في معجم لسان العرب لابن منظور (ت 711 هـ) الدلالة من: «دلّه على الشيء يدلّه دلاّ ودللته فاندلّ: سدده إليه... والدليل: ما يستدل به، والدليل: الدّال، وقد دلّه على الطريق، يدُلّ دَلالة ودِلالة، ودُلُولَة، والفتح أعلى، والدليل والدّليلي: الذي يدلك، وجمع الدليل: أدلة، وأدلاّء والاسم: الدّلالة والدَلالة بالكسر والفتح.

ودللت بهذا الطريق: عرّفتُهُ، ودللت به أدّل دلالة، وأدللت بالطريق إدلالا. (3) ويبدو من قول ابن منظور أن الدلالة هي الإرشاد أو العلم بالطريق الذي يدل الناس.

<sup>(1)</sup> الفراهيدي: كتاب العين، ص 43.

<sup>(2)</sup> أبي الحسن أحمد بن فارس: معجم مقاييس اللغة، تح: عبد السلام محمد هارون، 1972، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ص 259-260.

<sup>(3) -</sup> ابن منظور: لسان العرب، ص 1414.

ومن خلال ما سبق ذكره في العاجم فإن المفهوم اللغوي للدلالة جاء بمعنى إبانة الشيء وإيضاحه والإرشاد إلى معناه والهداية إليه، إذن الدلالة لغة هي الهداية والإرشاد.

## ب- الدلالة في الاصطلاح:

لقد حظي المستوى الدلالي باهتمام كبير من طرف المشتغلين بالعلوم العربية، وقد تابع هؤلاء مفهوم الدلالة كل في حقل اختصاصه منهم الأصوليون والبلاغيون، ولعل أقرب تعريف للدلالة من حيث الاصطلاح في تراثنا هو: قول الشريف الجرجاني ( 740ه – 826ه ): « الدلالة هي كون الشيء بحالة يلزم من العلم به العلم بشيء آخر، والشيء الأول هو الدال والثاني هو المدلول وكيفية دلالة اللفظ على المعنى باصطلاح علماء الأصول محصورة في عبارة النص وإشارة النص واقتضاء النص.» (1)

من خلال هذا التعريف يتبين أن الدلالة تتكون من عنصرين مهمين هما الدال والمدلول والألفاظ هي أكثر الرموز اللغوية دلالة على المعنى في النصوص.

حيث يرى الراغب الأصفهاني (ت 356 هـ) الدلالة بأنها: « ما يتوصل به إلى معرفة الشيء، كدلالة الألفاظ على المعنى، ودلالة الإشارة والرموز والكتابة، والعقود في الحساب سواء كان ذلك لقصد ممن يجعله دلالة، أو لم يكن بقصد، كمن يرى حركة إنسان فيعلم أنه حي<sup>(2)</sup>، قال الله تعالى: ﴿ مَادَهُمُ عَلَى مَوْتِهِ إِلَّا دَابَّةُ الْارْضِ ﴾ (سورة سبأ،الآية:14).

ومنه نستنتج أن الدلالة عند الراغب الأصفهاني هو علم دراسة المعنى من خلال الرموز الصوتية واللفظية والكتابية والإشارية وغيرها، سواء كانت بقصد أو بغير قصد. وفي الأخير نستخلص أن معنى لفظ الدلالة في الاصطلاح لا يختلف عن معناه في اللغة إلا أن معناه قد انتقل من معنى حسي وهو الدلالة على الطريق إلى معنى عقلي مجرد وهو الدلالة على معانى الألفاظ.

(2) - الحسين بن محمد الراغب الاصفهاني: المفردات في غريب القرآن ، مكتبة الأنجلو المصرية، ص246-247.

\_

<sup>(1)</sup> سلم سليمان الخماش: المعجم وعلم الدلالة، 1428ه، جامعة الملك عبد العزيز نجدة، ص<math>(0)

#### ثالثا: البنية

#### 1/ مفهوم البنية:

#### أ- لغة:

من الفعل الثلاثي بنى، أي شيد وجاء في لسان العرب لابن منظور: البِنْية والبُنْية، ما بَنَتْه وهو البِنَى والبُنْية، أي الفطرة وهو البِنَى والبُنْية، أي الفطرة وأبنيت الرجل أعطيته بناء أو ما يُبْتَنَى به داره، ويقال بِنْية، هي مثل رشوة ورشا، كأن البنية الهيأة التي يبنى عليها مثل المشية والرِكْبة، وبنى فلان بيتاً بناءً وبنَى مقصورا شدده للكثرة وابتنى دارًا بمعنى بنى، والبنيان الحائط الجوهري: والبُنَى بالضم مقصور، مثل جِزْية وجزَى وفلان صحيح البُنْية أي الفطرة. (1)

البنية: ما بُني، ج بِنَى، وهيئة البناء، ومنه بِنْية الكلمة أي صيغتها وفلان صحيح البِنْية البنية :كل ما يُبْنَى، وتطلق على الكعبة. (2) وحسب جورج مونان، فإن البنية لا تغادر معناها الصريح الممثل في البناء والتشييد يقول جورج مونان: " إن كلمة بنية ليس لها رواسب وأعماق ميثافيزيقية، فهي تدل أساسا على البناء بمعناه العادي". (3)

ومن خلال التعريفات السابقة نجد أن البنية موضوع منظم له صورته الخاصة ووحدته الذاتية، فالكلمة بنية في أصلها، وتتوقف على ما عداها، وتتحد من خلال علاقتها بغيرها من الكلمات، ونجد كلمة بنية في اللغة العربية تعني: كل ما هو أصل فيه وجوهري وثابت لا يتبدل بتبديل الأوضاع والكيفيات.

#### ب-البنية في الاصطلاح:

لو أننا خرجنا من دائرة الظواهر اللغوية، لوجدنا أن البنية هي نظام من العلاقات الثابتة الكامنة خلف بعض التغيرات، ولعل هذا ما حدا ببعض الباحثين إلى القول بأن كل علم ينبغي أن يكون بنيويًا، والبنية شبكة العلاقات القائمة في الواقع التي قد يعقلها الإنسان ويجردها بعد ملاحظته للواقع في كل علاقاته المتشابكة، ويرى أنها تربط بين عناصر الكل الواقعي أو تجمع أجزائه، وأنها القانون الذي يضبط هذه العلاقات ويجردها، وهذا لا يعني أن

\_

 $<sup>^{(1)}</sup>$  إبن منظور: لسان العرب، مج2، ص 375.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  شوقى ضيف: معجم الوسيط، ط4،  $^{(2)}$ م، مكتبة الشروق الدولية للطباعة والنشر، مصر، ص $^{(2)}$ 

<sup>(3)</sup> جورج مونان: مفاتيح الألسنة، تر: الطيب بكوش، 1994م، مؤسسة سعيدان للطباعة والنشر، ص $^{(3)}$ 

البنية مجرد " إدراك " لشبكة العلاقات ونموذج عقلي يجرده الإنسان، وإنما هي كل من الإدراك (الذاتي) والشبكة (الموضوعية) أي أن البنية إلى جانب وجودها الذاتي في العقل لها وجود موضوعي في الواقع قد يدركها الإنسان في معظم جوانبها، وقد لا يدرك أيا منها. (1)

وهي أيضا " ترجمة لمجموعة من العلاقات الموجودة بين عناصر مختلفة وعمليات أولية، تتميز فيما بينها بالتنظيم والتواصل بين عناصرها المختلفة "(2)، فالبنية انطلاقا من هذا التعريف لا توجد مستقلة عن سياقها المباشر الذي تحدد في إطاره.

ويمكن أن نستأنس في هذا المجال بقول الدكتور الزواوي بغورة: تعني البنية الكيفية التي تنظم بها عناصر مجموعة ما، أي أنها تعني مجموعة من العناصر المتماسكة فيما بينها بحيث يتوقف كل عنصر على باقي العناصر الأخرى، وحيث يتحدد هذا العنصر أو ذلك بعلاقته بمجموعة العناصر ."(3)

ومن هذا التعريف يتضح لنا أن البنية تتشكل من مجموعة عناصر وجزئيات ملتحمة فيما بينها، ويبقى كل عنصر منها متعلق بغيره من العناصر ضمن المجموعة ككل.

#### رابعا: التعريف بسورة البقرة ومحتواها:

سورة البقرة هي أطول سورة في القرآن الكريم على الإطلاق، وهي السورة الثانية بعد الفاتحة في ترتيب المصحف أو حسب الرسم القرآني، وقد عدت سورة البقرة السابعة والثمانين في ترتيب نزول السور نزلت بعد سورة المطففين وقبل آل عمران، فقد نزلت في السنة الأولى من الهجرة في أواخرها أو في الثانية، وعدد آياتها مائتان وخمس وثمانون آية عند أهل العدد بالمدينة ومكة والشام، وست ثمانون عند أهل العدد بالكوفة، وسبع ثمانون عند أهل العدد بالبصرة. (4)

.

<sup>.472</sup> بيروت، ص $^{(1)}$  ابن جني: الخصائص، تح: محمد على النجار، ط $^{(2)}$  عالم الكتب، بيروت، ص

 $<sup>^{(2)}</sup>$  صلاح فضل: النظرية البنائية في النقد الأدبي، ط $^{(2)}$ ، ط $^{(2)}$ م دار الآفاق الجديدة، بيروت، ص $^{(2)}$ 

<sup>(3)-</sup> الزواوي بغورة: مجلة فصلية تعنى بالمفاهيم والمناهج (ملف خاص حول البنية المناظرة)، العدد الخامس، جامعة قسنطينة، 1992، ص 95.

انظر: محمد الطاهر ابن عاشور: التحرير والتنوير، 1984 م ،الدار التونسية للنشر، تونس، ج1، ص 201–202.  $^{(4)}$ 

وسورة البقرة من السور المدنية وقيل هي أول سورة نزلت بالمدينة المنورة إلا قوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُواْ يَوْمًا تُرْجَعُوكَ فِيهِ إِلَى أَللَّهُ ثُمَّ تُوَفِّ كُلُّ نَفْسِ مَّا كَسَبَتُ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 281)

فإنها آخر آية نزلت من السماء، ونزلت يوم النحر في حجة الوداع بمني. (1)

وسميت هذه السورة الكريمة (سورة البقرة) إحياء لذكرى تلك المعجزة الباهرة التي ظهرت في زمن موسى الكليم، حيث ذكرت فيها قصة البقرة التي أمر الله بني إسرائيل بذبحها لتكون آية وبرهاناً على قدرة الله جل وعلا في إحياء الخلق بعد الموت، حيث قتل شخص من بني إسرائيل ولم يعرفوا قاتله فعرضوا الأمر على موسى لعله يعرف القاتل، فأوحى الله تعالى إليه أن يأمرهم بذبح بقرة، وبعد كثير من المماطلة ذبحوها، فأمروا أن يضربوا جسم القتيل بجزء من البقرة، فأحياه الله تعالى وأخبر عن قاتله وذلك في الآيات الكريمة من (67 إلى 84). (2)

1. الزهراء: ففي الصحيح عن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: « اقرءوا القرآن فإنه يأتي يوم القيامة شفيعا لأصحاب، اقرءوا الزهراوين البقرة وسورة آل عمران فإنهما تأتيان يوم القيامة كأنهما غمامتان أو كأنهما غيايتان أو كأنهما فرقان من طير صواف تُحاجان عن أصحابهما، اقرءوا سورة البقرة فإن أخدها بركة وتركها حسرة ولا تستطيعها البطلة » (3)

وأصل الزهر: الحسن والضياء والصفاء، والزهرة: النجم المعروف، والأزهر القمر، وزهرت النار: بمعنى أضاءت، والزهراوان: النيرتان مأخوذة من الزهر و الغيايتان والغمامتان: كل ما أظل الإنسان من فوق رأسه من سحابة وغبرة وغيرها، والمراد أن ثوابها يأتى كغمامتين. (4)

2. سنام القرآن: عن ابن مسعود رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « إن لكل شيء سناماً وسنام القرآن سورة البقرة، وإن الشيطان إذا سمع سورة البقرة تُقرأ خرج من البيت الذي يُقرأ فيه سورة البقرة »

\_\_\_

التركى، ط $^{(1)}$  أنظر: القرطبي: الجامع لأحكام القرآن والمبين لما تضمنه من السنة وآي الفرقان، تح: عبد الله بن عبد المحسن التركى، ط $^{(1)}$  م، مؤسسة الرسالة للنشر والتوزيع ، بيروت ، لبنان ، ج $^{(1)}$  ، ص $^{(1)}$ 

محمد علي الصابوني، صفوة التفاسير، دار القرآن الكريم، بيروت، مج1، ص $^{(2)}$ 

<sup>(3)-</sup>صحيح مسلم: صلاة المسافرين و قصرها، رقم 804-805، 1998، بيت الأفكار الدولية ، الرياض .

<sup>(</sup>النووي: شرح صحيح مسلم، ط1، 1929م، دار إحياء العربي بيروت. (4)

ضبط المفاهيم مدخل:

وسنام كل شيء: أعلاه ، وسورة البقرة سنام القرآن إما لطولها واحتوائها على أحكام كثيرة، أو لما فيها من الأمر بالجهاد.

3. فسطاط القرآن: كما كان خالد ابن معدان يسميها فسطاط القرآن وورد في حديث مرفوع في مسند الفردوس وذلك لعَظمتها ولما جمع فيها من الأحكام التي لم تذكر في غيرها.<sup>(1)</sup> وقد وردت عدة أحاديث تبين فضل هذه السورة أو فضل بعض من آياتها كآية الكرسى، أو فضلها مجتمعة مع غيرها، و مما ورد في فضلها روي أن رسول الله صلى الله عليه و سلم قال: « أي القرآن أفضل؟ فقالوا: الله ورسوله أعلم ، قال : أية الكرسي »(2) وقد اشتملت هذه السورة الكريمة على معظم الأحكام التشريعية: في العقائد والعبادات والمعاملات، والأخلاق، وفي أمور الزواج، والطلاق والعدة وغيرها من الأحكام الشرعية. وقد تتاولت الآيات في البدء الحديث عن صفات المؤمنين، والكافرين، والمنافقين، فوضحت حقيقة الإيمان وحقيقة الكفر والنفاق...ثم تحدثت عن الخليفة فذكرت قصة أبي البشر آدم) عليه السلام... ثم تناولت السورة الحديث بالإسهاب عن أهل الكتاب، وبوجه خاص بني إسرائيل (اليهود) لأنهم كانوا مجاورين المسلمين في المدينة المنورة، فنبهت المؤمنين إلى خبثهم وكرهم، وقد تتاول الحديث عنهم ما يزيد على الثلث من السورة الكريمة.<sup>(3)</sup>

السيوطي: الإتقان في علوم القرآن، ط2008،1م، مؤسسة الرسالة، دمشق ، سوريا، ص $^{(1)}$ 

 $^{(2)}$  الألوسى: روح المعانى، ط1، 1994م، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، مج1، ص  $^{(2)}$ 

(3) محمد على الصابوني: صفوة التفاسير، مج1، ص 29.

# الفصل الأول: الأسلوب الخبري

- ا. مفهوم الأسلوب الخبري.
  - 1-مفهوم الأسلوب.
    - 2-مفهوم الخبر.
- II. الأغراض البلاغية للخبر.
- 1- الأغراض الحقيقية.
- 2- الأغراض المجازية.
  - ااا. صفوف الخبر.
  - 1-الخبر الابتدائي
  - 2- الخبر الطلبي.
  - 3- الخبر الإنكاري
    - IV. مؤكدات الخبر.
    - خلاصة الفصل.

#### أولا: الأسلوب الخبري:

هو أحد أساليب اللغة العربية في التعبير، وهو فرع من فروع علم المعاني، وكل كلام منقول يفيد مستمعه يعد خبرا، وهو أسلوب بلاغي يعطي للكلام الذي يقع فيه احتمالي الصدق والكذب.

#### مفهوم الأسلوب الخبري:

#### 1-مفهوم الأسلوب:

#### أ- في اللغة:

وردت لفظة الأسلوب في معظم المعاجم اللغوية ومن معانيه ما جاء به ابن منظور في معجمه:

يقال للسطر من النخيل أسلوب، وكل طريق مُنْتَد فهو أسلوب قال: والأسلوب الطريق والوجه والمذهب، ويقال أنتم في أسلوب سوء، ويجمع أساليب. والأسلوب: الطريق تَأْخُذُ فيه والأسلوب بالضمّم: الفنُّ، يقال: أخذ فلان في أساليب من القول أي أفانين منه. (1)

أما الفيروز ايادي فيعرفه في قاموسه المحيط بقوله: سلبه سلبا: اختلسه والسلبب: المستلب العقل جمع سلبي. وناقة وامرأة سالب وسلوب وسليب ومسلب وسلب: مات ولدها وشجرة سليب: سلبت ورقها وأغصانها، والسلب: السير الخفيف والأسلوب: الطريق، وعنق الأسد، والشموخ في الأنف (2)؛ من خلال هذين التعريفين اللغويين توصلنا إلى أن الأسلوب هو الطريقة أو المذهب الذي يسلكه الشخص.

#### ب-في الاصطلاح:

يعتبر مصطلح الأسلوب من المصطلحات التي اعترضتها مشكلة مبدئية تتمثل في تحديد ماهيته، ولقد أصبح من القضايا التي فرضت نفسها على الساحة الأدبية والبلاغية واللسانية ومن أبرز تعريفاته:

\_\_

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ابن منظور: لسان العرب، ص $^{(2058)}$ 

<sup>(20</sup> الفيروز ايادي: القاموس المحيط، ط1، 2009م، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ص $^{(2)}$ 

عرفه ابن خلدون في مقدمته: "فاعلم أنها عبارة عندهم عن المنوال الذي ينسج فيه التراكيب أو القالب الذي يفرغ فيه" (1)، أما أحمد أمين عرف الأسلوب بأنه: "طريقة تعبير الإنسان عن نفسه، والأسلوب الجيد هو الذي يحسن التوضيح كما يريد الإنسان "(2) ومنه فإن الأسلوب هو طريقة للتعبير عن المعاني يسلكها المتكلم.

كما يعتبر الأسلوب أيضا الطريق الذي يعبر به الكاتب أو الأديب عما يدور في نفسه من أفكار ومشاعر وأحاسيس ونقلها إلى القارئ والسامع (3)، وبناء على ما ذكر سالفا في تحديد معنى الأسلوب من الجانب الاصطلاحي يلاحظ أن هذه التعريفات تصب في معنى واحد في كون الأسلوب: هو القدرة على التعبير وفق منوال معين وذلك للإيضاح والتأثير في المخاطب.

#### 2/ مفهوم الخبر:

#### أ- في اللغة:

وردت المفاهيم اللغوية للخبر في العديد من المعاجم العربية ولعل أبرزها ما يأتي:

جاء في لسان العرب لابن منظور: خبر من الخبير من أسماء الله عز وجل العالِم بما كان وما يكون. وخَبُرْتُ بالأمر أي علمته. وخَبَرْتُ الأمْرَ أخْبُرُهُ إذا عرفته على حقيقته والخبر بالتحريك: واجدُ الأخبار، والخبر ما أتاك من نبأ عمن تستخبرُ، والجمع أخبار وأخابير جمع الجمع، واستخبره سأله عن الخبر وطلب أن يخبره ورجل خابر وخبير عالم بالخبر.

أما الخليل بن أحمد الفراهيدي نجد في معجمه العين الخبر من خبر أخبرتُه وخبرّته والخبرُ: النبأ ويجمع على أخبار، والخبير العالِمُ بالأمر، والخبرُ مَخْبَرة الإنسان إذا خُبِرَ أي جُرّب فبدت أخباره أي أخلاقه، والخبرة الاختيار والخابر المختبِرُ المجرّب والخبرُ: علمك بالشيء (5)، وعليه فإن الخبر في اللغة يعني النبأ والعلم بشيء لم يكن معروفا.

<sup>.461</sup> عبد الرحمان بن محمد بن خلدون: مقدمة ابن خلدون، ط1، 2000م، دار صادر بيروت، ص $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> أحمد أمين: النقد الأدبي، 2012م، دار كلمات عربية، القاهرة، مصر، ص<math>-26.

<sup>(3)</sup> أيمن عبد الغني: الكافي في البلاغة، 2011م، دار التوفيقية للتراث، القاهرة، ص $^{(3)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup>- ابن منظور: لسان العرب، ص 1090.

<sup>.1090</sup> لخليل بن أحمد الفراهيدي: معجم العين، ص  $^{(5)}$ 

### ب- مفهوم الأسلوب الخبري في الاصطلاح:

ليس في تركيب اللغة العربية ولغات العالم إلا لونان من الكلام: الخبر ينحصر في دفتي الصدق والكذب، فإذا كان الخبر مطابقا للواقع فهو صادق، أما إذا كان الخبر لا يطابق الواقع فهو كاذب، حيث عرفه البلاغيون بأنه: "قول يحتمل الصدق والكذب لذاته"(1)

أي أن الحكم على صدق أو كذب الكلام يؤخذ من غير النظر إلى قائله، فهي قابلة للتصديق والتكذيب من أي إنسان صدرت، فلو قال لنا قائل: الشمس ساطعة فهو خبر يحتمل الصدق أو الكذب، فإذا خرجنا ووجدنا الشمس ساطعة فهو خبر صادق، أما إذا كانت غير ساطعة، فالخبر كاذب.

أما بالنسبة للأخبار التي وردت في القرآن الكريم وأحاديث النبي صلى الله عليه وسلم والحقائق العلمية والبديهيات التي لا شك فيها لا يمكن أن تحتمل الكذب مع أنها إخبار عن شيء، أما غيرها من الأخبار فهي قابلة للتصديق والتكذيب من أي إنسان صدرت، لأنها ينظر إليها لذاتها لا لذات القائلين (2)؛ من خلال قول أحمد مطلوب يجب الإشارة إلى أنه يتم استثناء أمور من الأسلوب الخبري لا تدخل في دائرة التصديق والتكذيب وهي: القرآن الكريم، الحديث النبوي والحقائق العلمية على عكس غيرها من الأخبار.

#### الأغراض البلاغية للخبر:

#### 1-الأغراض الحقيقية:

- فائدة الخبر: وهو إفادة المخاطب الحكم الذي تضمنته الجملة أو العبارة، ويسمى ذلك الحكم فائدة الخبر، يقوم في الأصل على أساس أن من يُلقى إليه الخبر، أو من يوجه إليه الكلام يجهل حكمه أي مضمونه، ويراد إعلامه أو تعريفه به. وهذا الغرض الذي يسميه البلاغيون "فائدة الخبر"، يتمثل في جميع الأخبار التي يبغي المتكلم من ورائها تعريف من يخاطبه بشيء أو أشياء يجهلها، كذلك يتمثل في الأخبار المتعلقة بالحقائق التي تشتمل عليها الكتب في العلوم والفنون المختلفة أو الحقائق العلمية التي تلقى على المتعلمين (3)، ومنه فإن فائدة الخبر هو إيصال مضمون الخبر للمتلقى لجهله بالخبر كله

<sup>(1)-</sup> حسن طبل: علم المعاني في الموروث البلاغي تأصيل وتقييم، ط2، 2004، مكتبة الإيمان المنصورة، مصر، ص 43.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  أحمد مطلوب: أساليب بلاغية الفصاحة – البلاغة – المعاني، ط $^{(2)}$ ، وكالة المطبعات، الكويت، ص $^{(2)}$ 

 $<sup>^{(3)}</sup>$  عبد العزيز عتيق: في البلاغة العربية علم المعاني  $^{(3)}$  البيان  $^{(3)}$  البديع، دار النهضة العربية، بيروت،  $^{(3)}$ 

وذلك للإعلان أو التعريف به، ومن ذلك مثلا قوله تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَا يَشْعُهُونَ ﴾ ردا يَشْعُهُونَ ﴾ (سورة البقرة الآية:12)، جاء قوله عز وجل: ﴿ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ ﴾ ردا عليهم وتكذيبا لقولهم، قال أرباب المعاني: من أظهر الدعوى كذب، أما ﴿ وَلَكِن لَا يَشْعُهُونَ ﴾ قال ابن كيسان يقال: ما على من لم يعلم أنه مفسد من الذم إنما يذم إذا أعلم أنه مفسد ثم أفسد على علم، قال: ففيه جوابان: أحدهما أنهم كانوا يعملون الفساد سرا ويظهرون الصلاح وهم لا يشعرون أن أمرهم يظهر عند النبي صلى الله عليه وسلم، والوجه الآخر: أن يكون فسادهم عندهم صلاحا وهم لا يشعرون أن أمرهم يظهر عند النبي صلى الله عليه وسلم والوجه الآخر: أن يكون السلام والوجه الآخر: أن يكون أمرهم ينهن والوجه الآخر: أن يكون فسادهم عندهم صلاحا وهم لا يشعرون أن ذلك فساد، وقد عصوا الله ورسوله في تركهم تبين الحق واتباعه. (1)

وكذلك في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الذِينَ كَفَرُواْ وَمَاتُواْ وَهُمُ كُفَّارُ اوْلَتِهِكَ عَلَيْهِمْ لَعَنَهُ اللَّهِ وَالْمَلَتِهِكَةِ وَالنَّاسِ وَكَذَلْكَ فِي قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ الذِينَ كَفَرُواْ وَمَاتُواْ وَهُمْ كُفَّارُ اوْلَتِهِكَ عَلَيْهِمْ لَعَنَهُ اللَّهِ وَالْمَلَتِهِكَةِ وَالنَّاسِ وَكَذَلِكَ فَي قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَا يَا اللَّهِ عَلَيْهِمُ لَكُنْ اللَّهِ اللَّهِ وَالنَّاسِ وَ اللَّهِ وَالْمَلْتِهِ عَلَيْهِمُ لَعُنْهُ اللَّهِ وَالنَّاسِ وَلَا اللَّهُ وَالنَّاسِ وَاللَّهُ اللَّهِ وَالْمَلْتِهِ وَالنَّاسِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالنَّاسِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالنَّاسِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالنَّاسِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالنَّاسِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمَلْتُهِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالِي الللَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ ال

جاءت هذه الآية بمعنى ان الذين ماتوا على الكفر عليهم لعنة الله والناس اجمعين اي المراد من الناس المؤمنين، او هذا في الآخرة يوقف الكافر فيلعنه جميع الناس، حتى انه يلعن نفسه<sup>2</sup>.

وكذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلِلهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثَمَّ وَجُهُ اللَّهِ إِنَ اللَّهَ وَاسِعُ عَلِيكٌ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 115).

من خلال تفسير الكشاف يفهم من هذه الآية أن الأرض كلها لله هو مالكها ومتوليها بلاد المشرق والمغرب، ففي أي مكان فعلتم التولية أي تولية وجوهكم شطر القبلة إي جهته التي أمر بها ورضيها، والتولية ممكنة في كل مكان لا يختص إسكانها في مسجد دون مسجد فالله واسع الرحمة يريد التوسعة على عباده والتيسير عليهم وهو عليم بمصالحهم. (3) ومنه فإن هذه الآيات جاءت لغرض بلاغي حقيقي هو: قائدة الخبر.

(2)- الشافعي (محمد بن عبد الرحمان): جامع البيان في تفسير القرآن، ط1، 2004م، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، +1، +1، +1.

<sup>.240</sup> القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، ج1،-(1)

 $<sup>^{(3)}</sup>$  الزمخشري (ابي القاسم جار الله): تفسير الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل ، ط1،  $^{(3)}$  دار المعرفة بيروت، لبنان، ص 93.

-لازم الفائدة: وهو إفادة المخاطب أن المتكلم عالم بالحكم ويسمى ذلك الحكم لازم الفائدة. هذا الغرض من الخبر سماه البلاغيون «لازم الفائدة»، وهو ما يقصد المتكلم من ورائه أن يفيد مخاطبه أنه أي المتكلم عالم بحكم الخبر أي مضمونه (1)، ويقول في هذا الصدد عبد الواحد حسن الشيخ فيها يحمل المخاطب أو المتكلم أو السامع على الإقرار والاعتراف بأنه عالم وعارف بالحقيقة وفي هذا النوع من الخبر يقصد المتكلم أن يظهر للمخاطب أنه يعرف التي تتضمنها الجملة الخبرية أو إفادة المخاطب عالم بالحكم (2)، وخلاصة القول أن هذا الغرض لا يقدم جديدا للمخاطب ولكنه يفيد أن المتكلم عالم بالحكم.

حيث ورد هذا الغرض في سورة البقرة ومن أمثلة ذلك:

وكذلك في قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوكُرُهُ لَكُمٌ وَعَبِينَ اَن تَكْرَهُواْ شَيْعًا وَهُو خَيْرٌ لِّكُمٌ وَالله يَعْلَمُ وَالله وَفِي تفسير القرآن العظيم للدمشقي نجد ان هذه الآية هي إيجاب من الله تعالى للجهاد على المسلمين: أن يكفوا شر الأعداء عن حوزة الإسلام ، فهو شديد عليهم ومشقة ، فإنه إما ان يقتل او يجرح من مشقة السفر و مجالدة الأعداء ، وفي قوله تعالى: (وعسى ان تكرهوا شيئا وهو خير لكم ) أي: لأن القتال يعقبه النصر والظفر على الأعداء والاستلاء على بلادهم واموالهم، ودراريهم، واولادهم، واما في قوله ( وعسى ان تحبوا شيئا وهو شر لكم ) وهذا عام في الأمور كلها، قد يحب المرء شيئا وليس له فيه خيرة ولا مصلحة، ومن ذلك القعود عن القتال، قد يعقبه استلاء العدو على البلاد والحكم، فالله تعالى هو اعلم بعواقب الأمور منكم واخبر بما فيه صلاحكم في دنياكم واخراكم، فاستجيبوا له وانقادوا لأمره لعلكم ترشدون قد

وكذلك في قوله تعالى: ﴿ الذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِنَابَ يَتْلُونَهُۥ حَقَّ تِلاَوَتِهِ ۚ أُولَتِهِكَ يُومِنُونَ بِهِ ۗ وَمَنَ تَكُفُّر بِهِ - وَكَذَلك في قوله تعالى: ﴿ الذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِنَابُ يَتْلُونَهُۥ حَقَّ تِلاَوَتِهِ ۚ أُولَتِهِكَ يُومِنُونَ بِهِ ۗ وَمَنَ تَكُفُّرُ بِهِ - فَأُولَتِهِكَ هُمُ الْخَنْمِرُونَ ﴾ ( سورة البقرة، الآية: 121 )

(3) – القريشي (ابو الفداء إسماعيل): تفسير القرآن العظيم، ط1، 2000 م، دار ابن حازم، بيروت، لبنان، ص270.

<sup>47.</sup> عبد العزيز عتيق: في البلاغة العربية علم المعاني – البيان – البديع ص $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> عاطف فاضل: البلاغة العربية للطالب الجامعي، ط1، 2009م، دار الرازي، عمان، ص58.

ورد في تفسير الشافعي في كتابه جامع البيان في تفسير القرآن جاءت «الذين آتيناهم الكتاب» بمعنى: أي: جنس الكتاب من الكتب المتقدمة، «ويتلونه حق تلاوة» حال كونهم لا يحرفونه ولا يكتمون ما فيه ويحلون حلاله ويحرمون حرامه، أما «أولئك يؤمنون به» أي: بكتابهم دون من يحرفه ويكتمه ولا يحل ولا يحرم حلاله وحرامه أو أولئك يؤمنون بالقرآن لا من يحرف كتابه، أو معناه الذين آتيناهم القرآن حال كونهم يتبعونه حق إتباعه هم المؤمنون بالقرآن لا غيرهم، ووردت « ومن يكفر به فأولئك هم الخاسرون» بمعنى: حيث اشتروا الكفر بالإيمان. (1)

ووردت في قوله تعالى: ﴿ الدِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِئَبَ يَعْرِفُونَهُ، كَمَا يَعْرِفُونَ أَسْاَءَهُم ۗ وَإِنَّ فَرِيقًا مِّنْهُمُ الْكِئَبُ يَعْرِفُونَهُ، كَمَا يَعْرِفُونَ أَسْاَءَهُم وَإِنَّا فَرِيقًا مِّنْهُمُ لَيَكُنُمُونَ الْخَقَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 146)

وفي تفسير الشافعي لـ: "الذين آتيناهم الكتاب" بمعنى: علماءهم و «يعرفونه» محمدا بنعته وصفته، أما: «كما يعرفون أبنائهم» أي كمعرفتهم أبنائهم بلا التباس، ودلت «إن فريقا منهم ليكتمون الحق» أي نعته وصفته أما العوام فلا يعرفون شيئا، وأما المؤمنون منهم فلا يكتمون، وجاءت «وهم يعلمون» بمعنى فإنهم يقرؤون في كتابهم (2)، ومنه فإن هذه الآيات جاءت لغرض بلاغى حقيقى وهو لازم الفائدة.

#### 2-الأغراض المجازية للخبر:

عرفنا مما سبق أن الأصل في الخبر أن يلقى لغرضين هما: فائدة الخبر، ولازم الفائدة كما عرفنا أن المتكلم في كل منهما يهدف من وراء الخبر إلى إعلام المخاطب شيئا لا يعرفه، سواء أكان هذا الشيء هو مضمون الخبر أو علم المتكلم بمضمونه.

وتجدر الإشارة هنا إلى أن الخبر ليس مقصورا على هذين الغرضين الأصليين، فالواقع أنه بالإضافة إليهما قد يلقى الخبر لأغراض أخرى بلاغية تفهم من السياق وقرائن الأحوال ومن هذه الأغراض التي يخرج الخبر عن غرضيه الأصليين هي:(3)

أ- النصح والإرشاد: حيث ورد في هذه الآيات:

60 عبد العزيز عتيق: في البلاغة العربية علم المعاني – البيان – البديع، ص

 $<sup>^{(1)}</sup>$  الشافعي: جامع البيان في تفسير القرآن، ص  $^{(2)}$ 

 $<sup>^{(2)}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{(2)}$ 

ففي قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْسَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنزِيرِ وَمَا أُهِلَ بِهِ النِّيةِ إِللَّهِ فَمُورُ رَحِيمٌ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 173)، ففي هذه الآية ذكر الطبري أنها جاءت بمعنى قوله ﴿ إنّما حرم عليكم الميتة » ما حرّم عليكم إلا الميتة، وأما قوله "وما أهل به لغير الله" فإنه يعني به: وما ذبح للآلهة والأوثان يسمى عليه بغير اسمه، أو قصد به غيره من الأصنام ما عدا المضطر أي من حلت به ضرورة مجاعة إلى ما حرّمتُ عليكم من الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل به لغير الله وهو بالصفة التي وصفنا، فلا إثم عليه في أكله إن أكله، واختلفت الأقوال في تفسير (فمن اضطر غير باغ) فالأولى في التفسير: فمن اضطر غير باغ بأكله ما حرم عليه من أكله. ولا عاد في أكله وله عن ترك أكله – بوجود غيره مما أحله الله له – مندوحة وغنى، والقول في تأويل «فلا إثم عليه» يقول: من أكل ذلك على الصفة التي وصفنا فلا تبعة عليه في أكله ذلك كذلك ولا حرج، ويعني بقوله تعالى ذكره: «إن الله غفور رحيم» إن الله غفور أي إن أطعتم الله في إسلامكم، فاجتنبتم أكل ما حرم عليكم وتركتم إتباع الشيطان فيما كنتم تحرمونه في جاهليتكم، فصافح عنكم، وتارك عقوبتكم عليه، ورحيم بكم إن أطعتموه. (1)

وفي هذه الآية نصح وإرشاد بتجنب ما حرم الله تعالى من أكل الميتة ولحم الخنزير، وما ذبح وذكر عليه غير اسم الله ما عدا المضطر أي أكره على أكله وأكله فلا إثم عليه وذلك لما فيه من مضرة على صحة الإنسان.

ووردت في قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِكَ عَنِّهِ فَإِنِّهِ تَاجِيبُ دَعُوةَ أَلَدَّاعِ ۗ إِذَا

دَعَانِ "فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُومِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 186)

يعني الله تعالى ذِكرُه بذلك: وإذا سألك يا محمد عبادي عني: أين أنا؟ فإني قريب منهم أسمع دعاءهم، وأجيب دعوة الداعي منهم، وأما قوله: فليستجيبوا لي فإنه يعني فليستجيبوا لي بالطاعة، وجاءت وليؤمنوا بي بمعنى: وليصدقوا أي: وليؤمنوا بي، إذا هم استجابوا لي بالطاعة، أنى لهم من وراء طاعتهم لى في الثواب عليها.

الطبري (محمد بن جرير): جامع البيان عن تأويل آي القرآن، تح: بشار عواد معروف وعصام فارس الحرتاني، ط1،  $^{(1)}$  الطبري (محمد بن جرير): مج1، ص 465، 466.

وأما قوله: «لعلهم يرشدون» فإنه يعني: فليستجيبوا لي بالطاعة، وليؤمنوا بي فيصدقوا على طاعتهم إياي بالثواب مني لهم، وليهتدوا بذلك من فعلهم فيرشدوا. (1)

تضمنت هذه الآية نصحا وإرشادا إلى الدعاء إلى الله تعالى فالله عز وجل يسمع الدعاء ويجيب، وأن يستجيبوا بالطاعة فيكون الجزاء بالثواب.

ب- الاسترحام والاستعطاف: يستخدمان في أسلوب الخبر، وتظهر جماليتها في إبراز الضعف البشري والتوسل في سؤال الرحمة من الله أو أصحاب الجاه، كما جاء في هذه الآيات:

في قوله تعالى: ﴿ فَنَلَهِّنَ ءَادَمُ مِن رَبِهِ عَكَمِنَتٍ فَنَابَ عَلَيَّهِ إِنَّهُ هُو ٱلنَّوابُ الرَّحِمُ ﴾ (سورة البقرة الآية:37) ذُكر في أنوار التنزيل وأسرار التأويل في تفسير القرآن تأويل هذه الآية فجاءت «فتلقى آدم من ربه كلمات» استقبلها بالأخذ والقبول والعمل بها حين علمها، وقرأ ابن كثير بنصب آدم ورفع الكلمات على أنها استقبلته وبلغته، أما «فتاب عليه» أي رجع عليه بالرحمة وقبول التوبة، والتوبة وهو الاعتراف بالذنب والندم عليه والعزم على أن لا يعود إليه، والتواب هو الرجاع على عباده بالمغفرة، أو الذي يكثر إعانتهم على التوبة، والرحيم هو المبالغ في الرحمة، وفي الجمع بين الوصفين، وعد للتائب بالإحسان مع العفو. (2)

وكذلك في قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ أَلْنَاسِ مَنْ يَشْرِكَ نَفْسَهُ البَّيِعَآءَ مَهْ ضَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ رَءُوفَ الْإِيدِ ﴾ (سورة البقرة، الآية :207)

حيث يفهم من سياق الآية أن معنى «ومن الناس من يشتري نفسه» يبيعها أي يبذلها في الجهاد، أو يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر حتى يقتل، أما «ابتغاء مرضاة الله» طلبا لرضاه، أي في هذه الآية استرحام واستعطاف وطلبا في مرضاة الله عز وجل والله رؤوف بالعباد حيث أرشدهم إلى مثل هذا الشراء وكلفهم بالجهاد فعرضهم لثواب الغزاة والشهداء. (3)

ووردت كذلك في قوله تعالى: ﴿ يَكَادُ الْبَرْقُ يَغْطَفُ أَبْصَارَهُمْ كُلِّمَا أَضَاءَ لَهُم مَّشَوًا فِيهِ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا وَلَوْ شَآءَ أَللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمُ وَأَبْصِلْ هِمُ ﴿ إِنَ أَللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَنْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 20)

الطبري ، جامع البيان، مج1، ص $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> البيضاوي: أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج1، ص 73.

<sup>-(3)</sup> المصدر نفسه ، ص-(3)

جاء تأويل هذه الآية في كتاب جامع البيان في تفسير القرآن على النحو الآتي: «يكاد البرق يخطف» بمعنى يأخذ بسرعة، أما أبصارهم كلما أضاء لهم أي أضاء لهم ممشى، وجاءت قاموا بمعنى وقفوا، ولو شاء الله لذهب بسمعهم وأبصارهم أي: أن يذهب بسمعهم بقصيف الرعد وأبصارهم بوميض البرق وإنّ الله على كل شيء قدير، ففي هذه الآية إبراز لضعف بشري ولكن الله جل وعلا رحيم بعباده. (1)

ج-التوبيخ: وهو ذم الآخر والنيل منه والتشنيع عليه وقد ورد في الآيات الثلاث:

يقول الله تعالى: ﴿ وَقَالَتِ إِلْيَهُودُ لَيْسَتِ النَّصَرِيٰ عَلَى شَنْءٍ وَقَالَتِ اِلنَّصَرِيٰ لَيْسَتِ الْيَهُودُ عَلَى شَنْءٍ وَقَالَتِ اِلنَّصَرِيٰ لَيْسَتِ الْيَهُودُ عَلَى شَنْءٍ وَهُمْ يَتْلُونَ الْكِئَبُ كُذَالِكَ قَالَ الذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللّهُ يَحَكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونٌ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 113)

في الآية توبيخ في قوله «كذلك قال الذين لا يعلمون مثل قولهم» على المكابرة والتشبه بالجهال، كعبدة الأصنام والمعطلة، فإن قيل: لم وبخهم وقد صدقوا، فإن كلا الدينين بعد النسخ ليس بشيء؟: قلت: لم يقصدوا ذلك، وإنما قصد به كل فريق إبطال دين الآخر من أصله، والكفر بنبيه وكتابه مع أن ما لم ينسخ منهما حق واجب القبول والعمل به، فالله يفصل بين الفريقين بما يقسم لكل فريق ما يليق به من العقاب، وقيل حكمه بينهم أن يكذبهم ويدخلهم النار.(2)

كما جاء في قوله تعالى: ﴿ أَتَامُرُونَ أَلنَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتْلُونَ أَلْكِئنَبُّ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 44)

حيث يفهم من سياق الآية «أتأمرون الناس بالبر» تقرير مع توبيخ وتعجب، والبر هو التوسع في الخير وترك أنفسكم من البر كالمنسيات، وأنتم تتلون الكتاب أي تتلون التوراة وفيها الوعيد على العناد وترك البر ومخالفة القول العمل، وجاءت «أفلا تعقلون» بمعنى قبح صنيعكم فيصدكم عنه، أو أفلا عقل لكم يمنعكم عما تعلمون وخامة عاقبته. (3)

<sup>(1)</sup> الشافعي: جامع البيان في تفسير القرآن،ج1، ص $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> البيضاوي: أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج1، ص 101.

<sup>-(3)</sup> المصدر نفسه ،ص-(3)

كما ورد في قوله تعالى: ﴿ وَلَنَجِدَنَّهُمُ وَأَخُرَتُ أَلَهُ مَا وَرَدَ فَي قَوله تعالى: ﴿ وَلَنَجِدَنَّهُمُ وَأَخُرَكُواْ يَوَدُّ النَّاسِ عَلَى حَيَوْةٌ وَمِنَ الذِينَ أَشَرَكُواْ يَوَدُّ الْمَا يَعْمَلُونَ الدِينَ الْمَدَابِ أَنْ يُعَمَّرُ وَاللَّهُ بَصِيدًا بِمَا يَعْمَلُونَ ﴾ (سورة البقرة الآية: 96)

في هذه الآية الكريمة توبيخ عظيم لأن الذين أشركوا لا يؤمنون بعاقبة، ولا يعرفون الحياة الدنيا، فحرصهم عليهم لا يستبعد لأنها جنتهم، فإذا زاد عليهم في الحرص من له كتاب وهو مقر بالجزاء حقيقا بأعظم التوبيخ، وجاءت بود أحدهم بمعنى بيان لزيادة حرصهم عن طريق الاستئناف.

د- التحذير: وهو التخويف والتهديد وقد ورد في الآيتين الآتيتين:

في قوله تعالى: ﴿ إِلطَّلَقُ مَرَّتَانٌ فَإِمْسَاكُ مِمَعُرُوفٍ أَوْتَسْرِيحُ بِإِحْسَنٌ وَلَا يَحِلُ لَكُمُ وَأَن تَاخُذُواْ مِمَّآءَاتَيْتُمُوهُنَّ شَيْعًا إِلَّا أَنْ يَخَافَآ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 229)

في هذه الآية الكريمة تحذير من التطليق مرتين لأنه لن يكون لك بعدها إلا خيار واحد إما الإمساك بحسن العشرة وإما التسريح بإحسان، فلا رجعة بعد الثالثة، والطلاق مرتان أي أن الطلاق غير محصور في الجاهلية في عدد، فنزلت وحاصله أن الطلاق الرجعي مرتان ردا على قصة المرأة التي شكت زوجها للنبي صلى الله عليه وسلم، أي إذا طلقتها واحدة أو اثنتين فلك الخيار في المراجعة وحسن المعاشرة «أو تسريح بإحسان» أي بالطلقة الثالثة ولا يحل للولاة «أن تأخذوا مما أتيتموهن» من الصداق، «شيئا إلا أن يخافا أي الزوجان. (2)

كما ورد في قوله تعالى: ﴿ وَلَن تَرْضِيٰ عَنكَ أَلْيَهُودُ وَلَا أَلنَّصَارِيٰ حَتَّىٰ تَنَبِّعَ مِلَتُهُمُ قُلِ إِنَّ هُدَى أَللَهِ مِنْ قَلِينِ اِتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُم بَعْدَ أَلذِ عَجَاءَكَ مِنَ أَلْهِ مِنَ أَللَّهِ مِنْ قَلِيٍّ وَلَا نَصِيرٌ ۗ ﴾ (سورة البقرة الآية: 120)

حيث يفهم من سياق هذه الآية وجود تحذير من إتباع اليهود والنصارى، فهي مبالغة في إقناط الرسول صلى الله عليه وسلم من إسلامهم فإنهم إذا لم يرضوا عنه حتى يتبع ملتهم فكيف يتبعون ملته، ولعلهم قالوا مثل ذلك فحكى الله عنهم ولذلك قال «قل» تعليما للجواب

20

<sup>(1)-</sup> الزمخشري: تفسير الكشاف، ص 87، 88.

<sup>. 162 ، 161</sup> سافعي: جامع البيان في تفسير القرآن، ج1، ص161، 162 .

أما «إن هدى الله هو الهدى» أي هدى الله الذي هو الإسلام هو الهدى إلى الحق لاما تدعون إليه على عكس آرائهم الزائفة والهوى أي الشهوة «بعد ما جاءك من العلم» أي الوحي أو الدين المعلوم صحته. (1)

ه- المدح: أسلوب يقوم على تعداد صفات الممدوح والثناء عليه ما يستحقه، حيث ورد في الآبات التالية:

ورد في قوله تعالى: ﴿ وَهُمْ يَتْلُونَ ٱلْكِئَبُّ كَذَلِكَ قَالَ ٱلذِينَ لَا ﴾ (سورة البقرة، الآية: 3) في هذه الآية مدح للمؤمنين الذين يصدقون ما هو غائب كأمور الآخرة والقدر أو بمحمد عليه الصلاة والسلام من غير رؤيته، ويواظبون على الصلوات الخمس ويصرفون في الخير أي يؤدون الزكاة المفروضة (2)، ويحتمل أن يراد به الإنفاق في جميع المعاون التي أتاهم الله من النعم الظاهرة والباطنة. (3)

ورد كذلك في قوله تعالى: ﴿ أَللَّهُ لا ٓ إِلَهَ إِلَّا هُو ۖ أَلْمَى الْمَاخُذُهُۥ سِنَةٌ وَلا نَوْمٌ لَهُۥ مَا فِ السَّمَوَتِ وَمَا فِ الْارْضِ مَن ذَا الذِ يَشْفَعُ عِندَهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ عَيْمُهُم مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ إِلسَّمَوَتِ وَلاَ يَعُودُهُ وَفَا غُلْفَهُمُ وَلَا يَعُودُهُ وَفَا غُلْفَهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ السَّمَوَتِ وَالارْضُ وَلَا يَعُودُهُ وَفَظُهُمَ اللَّهُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ السَّمَو اللَّهُ السَّمَواتِ وَالارْضُ وَلَا يَعُودُهُ وَفَظُهُمَ اللَّهُ الْعَلِيمُ الْعَظِيمُ ﴾ (سورة البقرة: الآية: 255)

في هذه الآية الكريمة غرض مجازي للخبر هو المدح، فالحي فهو بمعنى الباقي الذي لا سبيل عليه للفناء، وهو على اصطلاح المتكملين الذي يصح أن يعلم ويقدر أما القيوم فهو الدائم القيام بتدبير الخلق وحفظه، الذي لا تأخذه سنة (النوم) من الفتور (النعاس)، وهو تأكيد للقيوم، وبيان لملكوته وكبريائه، العالم ما كان قبلهم وما يكون بعدهم، واسع الملك والقدرة الذي لا يثقله ولا يشق عليه حفظ السموات والأرض ذو الشأن والملك والقدرة. (4)

\_\_\_\_

<sup>(1)-</sup> البيضاوي: أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج1، ص 103.

<sup>.25</sup> ص ء1، ص البيان في تفسير القرآن، ج1، ص 25.

<sup>(3)</sup> البيضاوي: أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج1، ص 38.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> الزمخشري: تفسير الكشاف، ص 145.

في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَلَدِينَ ءَامَنُواْ وَالذِينَ هَادُواْ وَالنَّصَدِيٰ وَالصَّبِينَ مَنَ ـامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْاَية وَالْيَوْمِ وَكُلْهُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (سورة البقرة، الآية: ﴿ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ مَا يَحُرُهُمُ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 62)

حيث يفهم من سياق هذه الآية الكريمة، أن الذين آمنوا من الأمم الماضية أو من هذه الأمة، أو المنافقين الذين آمنوا بألسنتهم، والذين دخلوا في دين اليهودية، وأهل دين عيسى والخارجين من دين إلى دين قوم بين المجوس واليهود والنصارى، ليس لهم دين فمن آمن بالله واليوم الآخر وعمل صالحا؛ أي من آمن إيمانا معتدّا به، فلهم الأجر عند ربهم بوعده ولا خوف عليهم؛ أي في الآخرة حين الفزع الأكبر. (1)

وورد كذلك في قوله تعالى: ﴿ إِنَّآ أَرْسَلْنَكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ۗ وَلَا تَسْئَلُ عَنَ اَصْحَابِ الْجَحِيمِ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 119)

جاءت هذه الآية بمعنى حيث: «إنا أرسلناك بالحق» أي: متلبسا مؤيدا به، بشيرا ونذيرا بمعنى فلا عليك إن أصروا وكابروا، ولا تسأل عن أصحاب الجحيم ما لهم لم يؤمنوا بعد أن بلغت، وقرأ نافع ويعقوب لا تسأل على أنه نهي للرسول صلى الله عليه وسلم عن حال أبويه أو تعظيم لعقوبة الكفار، لفظاعتها لا يقدر أن يخبر عنها، أو السامع لا يصبر على استماع خبرها فنهاه عن السؤال، والجحيم: المتأجج من النار. (2)

#### ز- الهجاء: ويبرز في الآيات الآتية:

جاء تأويل هذه الآية في كتاب أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ففي قوله: «ومن الناس من يعجبك قوله» أي يروقك ويعظم في نفسك، أما التعجب فهو حيرة تعرض للإنسان لجهله بسبب المتعجب منه، في ما يقوله في أمور الدنيا وأسباب المعاش، أما فيشهد الله على ما

<sup>.55</sup> الشافعي: جامع البيان في تفسير القرآن، ج1، ص $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> البيضاوي: أنوار التنزيل وأسرار التأويل،ج1، ص 103.

في قلبه بمعنى يحلف ويستشهد الله على أن ما في قلبه موافق لكلامه، وهو شديد العداوة والجدال للمسلمين، أما إذا أدبر وأنصرف عنك وقيل: إذا غلب وصار واليّا، قتل وأتلف وظلم حتى يمنع الله بشؤمه القطر، فيهلك الحرث والنسل، والله لا يحب الفساد؛ أي لا يرتضيه فاحذروا غضبه عليه، وإذا قيل له اتق الله حملته الأنفة وحمية الجاهلية على الإثم الذي يؤمر بإتقانه لجاجا وألزمته إياه، فيكون جزاؤه العذاب والعقاب، ولبأس المهاد بمعنى والله لبأس المقر جهنم. (1)

وورد كذلك الهجاء في قوله تعالى: ﴿ وَمَثَلُ الذِينَ كَفَرُواْ كَمَثَلِ الذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءً وَنِدَآءٌ صُمُّ الْبُكُمُ عُمْیُ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ۖ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 171)

جاءت هذه الآية بمعنى «ومثل الذين كفروا» أي فيما هم من الجهل والضلال، كمثل الدواب السارحة التي لا تفقه ما يقال لها، فهم منهمكون في تقليد الجهل كالبهائم التي ينعق راعيها بها، فتسمع الصوت ولا تفهم معناه، فهم صم عن سماع الحق وبكم لا يتفوهون به وعمي من رؤية مسلكه فهم لا يفهمونه. (2)

#### ااا. صنوف الخبر:

عندما نلقي الخبر إلى السامع أو المتلقي قد يكون خالي البال مستعدا لتصديق ما يستمع، أوقد يكون في حال من الشك والتردد في قبول الخبر، أو يكون على حال أشد من الإنكار والمكابرة، وقد ستعد المتكلم البليغ لكل حالة من هذه الحالات لدى سامعه، فإذا به في معرض ملاءمة الكلام مع مقتضى الحال، يسوق الخبر على ثلاثة أحوال:

1-خاليا من المؤكدات.

2-مصحوبا بأحد المؤكدات.

3-مصحوبا بأكثر من مؤكد. (3)

<sup>.133</sup> من ، ج1، ص $^{(1)}$  البيضاوي: أنوار التنزيل وأسرار التأويل ، ج1، ص

الشافعي: جامع البيان في تفسير القرآن، ج1، ص 117، 118.  $^{(2)}$ 

<sup>.5</sup> عبد القادر محمد مايو: البلاغة العربية الخبر والإنشاء، دار القلم العربي، حلب، ص $^{(3)}$ 

#### 1/ الخبر الإبتدائي:

الأصل في الجملة الخبرية مثبتة كانت أو منفية أن يؤتى بها خالية من المؤكدات حين لا يكون حال المخاطب يستدعي تأكيد الخبر له، وذلك إذا كان خالي الذهن، ليس في نفسه ضد مقدم الخبر عوامل شك أو إحجام عن قبول أخباره. (1)

ومنه فإن الخبر الابتدائي كل كلام خالي من أي توكيد، وذلك لأنه لا يحتاج إلى توكيد.

#### ومن الأمثلة:

قول الله عز وجل: ﴿إِذْ تَبَرَّأُ الذِينَ اتَّبِعُواْ مِنَ الذِينَ اتَّبِعُواْ مِنَ الذِينَ اتَّبِعُواْ مِنَ الذِينَ اللهِ عَرْ وَجَلَ ﴿ إِذْ تَبَرَّأُ الذِينَ اتَّبِعُواْ مِنَ الذِينَ اللهِ عَرْ اللهِ عَرْ وَجَلَ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ عَلَا عَالْمُعَالِمُ عَلَا عَلَا عَالْمُعَالِمُ عَلَيْكُواللَّهِ عَلْمُ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْ عَلَا عَلَا عَالْمُعَلِي عَلَيْ عَلَا عَا عَلْمُ عَلَيْكُولُوا عَلَا عَلَا عَامِ عَلَا

فهذه الآية الكريمة خالية من المؤكدات، لعدم وجود الداعي إلى اقترانها بما يقتضي تأكيدها، حيث جاء تأويلها على النحو الآتي: أي إذا تبرأ الأتباع من الرؤساء في حال رؤيتهم العذاب وتقطعت بهم الأسباب أي الوصل التي كانت بينهم من الاتفاق على دين واحد، ومن الأنساب والمحاب والأتباع والاستتباع. (2)

وكذلك في قوله تعالى: ﴿ خَتَمَ أَللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمٌ وَعَلَىٰ أَبْصِرِهِمْ غِشَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 7)

كما خلت أيضا هذه الآية من أدوات التوكيد وذلك لعدم الحاجة إلى التوكيد.

ويفهم من سياق هذه الآية أن الله طبع واستوثق على قلوب الكافرين بضرب الخاتم عليها، وعلى سمعهم أي مواضعه وعلى أبصارهم غطاء والحاصل أنه أحدث فيهم شيئا يمرنهم على حب الكفر لا يفقهون الحق ولا يسمعون ولا يبصرون، فيكون جزاؤهم العذاب العظيم في الآخرة. (3)

وفي قوله تعالى: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مِّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا ۖ وَلَهُمْ عَذَابُ اللَّهُ مِكَا كَانُوا يُكَذِّبُونَ ۗ ﴾

الدار الشامية الدار القام، دمشق، الدار الشامية العربية أسسها وعلومها وفنونها، ط1، 1996م، دار القلم، دمشق، الدار الشامية عبيروت، ج1، ص 178.

الزمخشري: تفسير الكشاف، ص 106.

<sup>(3)</sup> الشافعي: جامع البيان في تفسير القرآن، ج(3)

(سورة البقرة، الآية:10)

تميزت هذه الآية الكريمة بخلوها من أدوات التوكيد وذلك لعدم وجود الداعى لها.

حيث جاء في كتاب الجامع لأحكام القرآن للقرطبي معنى هذه الآية على النحو الآتي: «في قلوبهم مرض» ابتداء وخبر، والمرض عبارة مستعارة للفساد الذي في عقائدهم، وذلك إما أن يكون شكا ونفاقا، وإما جحدا وتكذيبا، فزادهم الله شكا ونفاقا جزاء على كفرهم، وضعفا عن الانتصار، وعجزا عن القدرة، وهو اخبار من الله تعالى عن زيادة مرضهم، فكان جزاؤهم عذاب أليم وذلك لتكذيبهم بالرسل وردهم على الله جل وعز، وتكذيبهم بآياته. (1)

#### 2/ الخبر الطلبي:

وذلك حين يكون لدى المخاطب شك في الخبر، أو عوامل شك أو إحجام عن قبول الخبر، فإن حاله تكون حال طالب يسأل عن صحة الخبر، فيحسن أن يؤتى له بالجملة الخبرية مقترنة بما يؤكد صحة مضمون الخبر، ويؤتى فيها بمقدار من المؤكدات يلائم نسبة التشكك لديه وعوامل الإحجام عن قبوله الخبر، فإذا كانت عوامل الشك والإحجام غير قوية حسن في الكلام إيراده مقترنا ببعض المؤكدات من درجة دنيا، وكلما زاد الشك وقويت عوامل رفض قبول الخبر، كان من بلاغة الكلام الخبري زيادة المؤكدات فيه، بمقدار حالة نفس المخاطب.

وقد ينزل غير الشاك منزلة الشاك، إذا بدت عليه أمارات الشك منذ بداية التلويح له بالخبر (2)، ومن خلال ما سبق نستنتج أن الخبر الطلبي يلقى للمتحير المتردد فيحتاج إلى تقوية الكلام ليزول هذا التردد، ومن الأمثلة عن الخبر الطلبي في سورة البقرة ما يلي:

في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ أَلذِينَ ءَامَنُواْ وَالذِينَ هَاجَرُواْ وَجَنهَدُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُوْلَكَيْكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ أَللَّهِ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 218)

تضمنت هذه الآية الكريمة أداة توكيد "إنّ" وذلك لتأكيد الكلام فهي تأكيد لد: «إن الذين آمنوا» فهي نزلت أيضا في أصحاب السرية لما ظن بهم أنهم إن سلموا من الإثم فليس لهم أجر، وكرر الموصول لتعظيم الهجرة والجهاد كأنهما مستقلان في تحقيق الرجاء ويرجون رحمة الله أي ثوابه، أثبت لهم الرجاء إشعارا بأن العمل غير موجب ولا قاطع في

(2) - عبد القادر محمد مايو: البلاغة العربية الخبر والإنشاء، ص179.

\_\_\_

<sup>.302</sup> القرطبي: الجامع لأحكام القرآن،ج1، ص $^{(1)}$ 

الدلالة سيما والعبرة بالخواتيم والله غفور لما فعلو خطأ وقلة احتياط، ورحيم بإجزال الأجر والثواب. (1)

وكذلك في قوله تعالى: ﴿ يَكَادُ الْبَرَقُ يَخْطَفُ أَبْصَارَهُمْ كُلَمَا أَضَاءَ لَهُم مَّشَوْا فِيدٌ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُواْ وَلَوْ شَآءَ أَللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمُ وَأَبْصِرِهِمُ ۖ إِنَّ أَللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَرْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 20)

في هذه الآية الكريمة حرف توكيد "إنَّ"، حيث جاءت «إن الله على كل شيء قدير» جملة مؤكدة لمعنى ما قبلها.

حيث جاء في تفسير القرطبي يكاد البرق أي يقارب يخطف بمعنى يأخذ بسرعة؛ أي أن خوفهم مما ينزل بهم يكاد يذهب أبصارهم، وأنهم كلما سمعوا القرآن وظهرت لهم الحجج أنسئوا، ومشوا معه، فإذا نزل من القرآن ما يَعْمَوْنَ فيه، ويضلوّن به، أو يكلفونه قاموا: أي ثبتوا على نفاقهم، ولو شاء الله لأطلع المؤمنين عليهم، فذهب منهم عن الإسلام بالاستيلاء عليهم وقتلهم وإخراجهم من بيتهم، وإن الله على كل شيء قدير؛ أي الله جل وعلا له قدره بما فعل ويفعل ما يشاء وفق علمه واختياره. (2)

#### 3/ الخبر الإنكاري:

وذلك حين يصل المخاطب إلى حالة الإنكار ورفض قبول الخبر، يكون من بلاغة الكلام الخبري وجوب اقترانه بالمؤكدات التي تلائم حالة الإنكار والرفض في نَفْس المخاطب به ضعفا وشدة (3)؛ أي أن يكون المخاطب منكرا لحكم الخبر، وفي هذا الحال يجب أن يؤكد له الخبر بمؤكد أو أكثر، على حسب درجة إنكاره من جهة القوة والضعف، ويسمى هذا الضرب من الخبر "إنكاريا". (4)

ومنه نستنتج أن الخبر الإنكاري هو الخبر الذي يكون المخاطب فيه منكرا للخبر ولذلك يجب أن يؤكد الكلام بمؤكد أو مؤكدين أو أكثر على حسب حاله من الإنكار. و من الأمثلة عن الخبر الإنكاري من سورة البقرة الآيات التالية:

<sup>(1)-</sup>البيضاوي: أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج1، ص137.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> – القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، ج1، ص335

<sup>(3)</sup> عبد القادر مايو: البلاغة العربية الخبر و الإنشاء، ص179.

<sup>(4)</sup> عبد العزيز عتيق: في البلاغة العربية علم المعاني - البيان - البديع، ص49.

قال الله تعالى: ﴿ وَلَن تَرْضِىٰ عَنكَ ٱلْمَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَرِىٰ حَقَّى تَتَبِعَ مِلَّتُهُمٌ قُلِ إِنَّ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدِى ۗ وَلَهِ وَلَا النَّصَرِيٰ حَقَّى تَتَبِعَ مِلَتُهُمٌ قُلِ إِنَّ هُدَى ٱللَّهِ هُو ٱلْهُدِى وَلَا فَصِيرٌ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 120) حيث أكد كلام هذه الآية بثلاث مؤكدات وهي:

- 1-"إنَّ" وهو حرف نصب وتوكيد.
  - 2-"هو" ضمير منفصل.
- 3- "مِنْ " من الحروف الزائدة سبقت بنفي.

ففي هذه الآية الكريمة مبالغة في إقناط الرسول صلى الله عليه وسلم من إسلامهم، فإنهم إذا لم يرضوا عنه حتى يتبع ملتهم فكيف يتبعون ملته ولعلهم قالوا مثل ذلك فحكى الله عنهم ولذلك قال: «قل» تعليما للجواب، وأن هدى الله الذي هو الإسلام هو الهدى إلى الحق لا ما تدعون إليه، وإذا اتبع أهواءهم أي آراءهم الزائفة بعد ما جاءه من الوحي أو الدين المعلوم صحته (1)، ثم جاء تحذير لكل من تلقى الإسلام أن لا يتبع بعد الإسلام أهواء الأمم الأخرى حيث جاء على طريقة تحذير الرسول صلى الله عليه وسلم. (2)

ولقد جاءت هذه المؤكدات وذلك لتأكيد الخبر المنكر في نفس المخاطب.

كما ورد الخبر الإنكاري في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَللَهَ لَا يَسْتَخِي َ أَنَ يَضْرِبَ مَشَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَالَّا الذِينَ كَ فَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا الذِينَ كَ فَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا أَلَهُ بِهَا فَا الذِينَ كَ وَمَا يُضِلُ بِهِ عَلَمُونَ اللَّهُ بِهَاذَا مَثَلًا يُضِلُ بِهِ عَ شِيرًا وَيَهْدِ عِبِهِ عَلَيْمًا وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلَّا الْفَاسِقِينَ ﴾ (سورة الله بهاذَا مَثَلًا يُضِلُ بِهِ عَلَيْمًا وَيَهْدِ عِبِهِ عَلَيْمًا وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلَا الْفَاسِقِينَ ﴾ (المورة المبقرة الآية : 26)

حيث أكد كلام هذه الآية بمؤكدات وهي:

- 1-إنَّ حرف نصب وتوكيد.
  - 2-أمَّا الشرطية.
- 3-أنَّ حرف نصب وتوكيد.

جاءت هذه الآية في كتاب جامع البيان في تفسير القرآن بمعنى: أن الله لا يستنكف من أن يبين شبها ما: أي مثل صغار البق، فما فوقها في الصغر والحقارة كجناحها، أو في الكبر كالذباب، فالمؤمنين يعلمون أنه الحق الثابت الذي لا يسوغ إنكاره من ربهم، أما الكفار

\_\_\_

<sup>.103</sup> أنوار النتزيل وأسرار التأويل، ج1 ، ص103

<sup>(2)</sup> محمد الطاهر بن عاشور: التحرير والتنوير، (3) محمد الطاهر بن عاشور

فهم في إضلال كثير، ويهدي به كثيرا من المؤمنين وما يضل إلا الخارجين عن حد الإيمان<sup>(1)</sup>.

وورد كذلك في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَلَهُمْ نَبِيَئُهُمُ وَإِنَّ أَلَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا قَالُواْ أَلَهُ وَلَمْ يُوتَ سَعَةً مِن الْمَالِ قَالَ إِنَّ اللَّهَ اَصْطَفِنهُ أَنِي يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُوتَ سَعَةً مِن الْمَالِ قَالَ إِنَّ اللَّهَ اَصْطَفِنهُ عَلَيْتُ مَن يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْتُ مَن يَشَامَةٌ وَاللَّهُ وَسِعُ عَلِيتُ عَلَيْتُ مَا كُونَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ يُوتِ مُلْكُهُ، مَن يَشَاهُ وَاللَّهُ وَسِعُ عَلِيتُ فَا لَيْتُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ يُوتِ مُلْكُهُ، مَن يَشَاهُ وَاللَّهُ وَسِعُ عَلِيتُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ يُوتِ مُلْكُهُ، مَن يَشَاهُ وَاللَّهُ وَسِعُ عَلِيتُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

حيث أكد كلام هذه الآية بمؤكدات وهي:

-1انَّ حرف نصب وتوكيد وذكرت مرتين-1

2-قد.

3-أنّ حرف نصب وتوكيد.

حيث جاء تأويل هذه الآية على النحو الآتي:

أن الله تعالى بعث لهم ملكا اسمه طالوت، فقالوا: من أين يستأهل الإمارة؟، وقالوا الحق له بالملك لأنه لم يكن من سبط يهودا، وفقير لا مال له يقوم بالملك، قال لهم نبيهم أجاب عن اعتراضهم أولا بأنه لست أنا الذي عينته بل الله أمرني به، وهو أعلم منكم، ووفور العلم وقوة البدن عماد الملك لأنه أعرف بطرق السياسة ولأنه أقوى على مقاومة العدو، فالله هو مالك الملك، فله أن يؤتيه من يشاء من غير اعتراض عليه، وهو من يوسع على الفقير فيغنيه، وعليم بمن يليق بالملك<sup>(2)</sup>.

حيث جاءت هذه الآية بمؤكدات وذلك من أجل تأكيد الخبر في المخاطب وعدم إنكاره ورفضه.

## IV.مؤكدات الخبر:

<sup>.36 –35</sup> مص 1 الشافعي : جامع البيان في تفسير القرآن، ج1 ،-35

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ج1، ص178 - 179.

عرفنا من دراستنا لأضرب الخبر أن المخاطب الذي يلقى إليه الخبر إذا كان مترددا في حكمه حسن توكيده له ليتمكن مضمون الخبر من نفسه، وإذا كان منكرا لحكم الخبر وجب توكيده له على حسب إنكاره قوة وضعفا، والأدوات التي يؤكد بها الخبر كثيرة منها:

1-إنَّ: المكسورة الهمزة المشددة النون، وهذه هي التي تنصب الاسم وترفع الخبر ووظيفتها أو فائدتها التأكيد لمضمون الجملة أو الخبر  $^{(1)}$ ، ومن أمثلتها في سورة البقرة:

قوله تعالى: ﴿ فَنَلَقِينَ ءَادَمُ مِن زَبِهِ عَلِمَتٍ فَنَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ ٱلنَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 37) حيث أكدت الآية بحرف نصب وتوكيد إنَّ والهاء اسمها والثواب في محل رفع خبر إنّ.

وفي قوله تعالى: ﴿ يَكَادُ الْبَرَقُ يَخْطَفُ أَبْصَنَرُهُمْ ۚ كُلَّمَاۤ أَضَآهَ لَهُم مَّشَوْا فِيدٌ وَإِذَآ أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُواْ وَلَوْ شَآءَ أَللَّهُ لَا عَلَيْهِمْ وَأَبْصِلُ هِمُ ۗ إِنَّ أَللَّهُ كُلِّ شَرْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 20)

ففي هذه الآية حرف توكيد إِنَّ حيث نصبت المبتدأ وسمي اسمها (الله) لفظ جلالة اسم إِنَّ ورفعت الخبر «قدير» وسمي خبرها.

## 2-لام الابتداء:

وفائدتها توكيد مضمون الحكم، وتدخل على المبتدأ، كما تدخل على خبر "إِنَّ" وعلى المضارع الواقع خبرا لانّ لشبهه بالاسم (2) نحو قوله تعالى في سورة البقرة:

قال الله تعالى: ﴿ وَاسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوْةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ اللَّاعَلَى الْخَيْشِعِينَ ﴾ (سورة البقرة الآية: 45) من بين المؤكدات في هذه الآية اللام المزحلقة التي تفيد التوكيد المتصلة بكبيرة وهي خبر إنَّ، والهاء جاءت في محل نصب.

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا أَلْقِبْلَةَ أَلِتِ كُنتَ عَلَيْهَاۤ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنُ يَنَقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِن كَانَ أَللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنْكُمُ ۖ إِن أَللَّهُ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ۗ ﴾ (سورة النَّذِينَ هَدَى أَللَّهُ وَمَا كَانَ أَللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنْكُمُ ۗ إِن أَللَّهُ بِالنَّاسِ لَرَءُوفُ رَحِيمٌ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 143)

تضمنت هذه الآية اللام المزحلقة المتصلة برؤوف الواقعة خبر إن أما لفظ الجلالة الله فهو اسم إنّ، وهي تفيد توكيد مضمون الحكم.

## 1- أمَّا الشرطية:

\_\_\_

<sup>.51</sup> عبد العزيز عتيق: في البلاغة العربية علم المعاني – البيان – البديع، ص $^{(1)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>(2)</sup>–المرجع نفسه، ص 52.

المفتوحة الهمزة المشددة الميم، وهي حرف شرط وتفصيل وتوكيد وفائدة أما في الكلام أنها تعطيه توكيد وتقوية للحكم. (1)

ومن أمثلتها في سورة البقرة:

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ أَللَهَ لَا يَسْتَحِيهِ أَنْ يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ۗ فَأَمَّا أَلذِينَ ءَامَنُواْ فَيَعُلمُونَ أَنَّهُ اللَّهُ بِهَاذَا مَثَلًا يُضِلُ بِدِهِ

كَثِيرًا وَيَهْدِ عِبِهِ - كَثِيرًا وَمَا يُضِلُّ بِهِ ۚ إِلَّا أَلْفَاسِقِينَ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 26)

وفائدة أمّا في هذه الآية الكريمة أنها تعطيها فضل توكيد وتقوية للحكم، فهي توكيد للذين آمنوا فهم يعلمون أنه الحق الثابت الذي لا يسوغ إنكاره.

#### 2-السين:

وهي حرف يختص بالمضارع ويخلصه للاستقبال، والسين إذا دخلت على فعل محبوب أو مكروه أفادت أنه واقع لا محالة، ووجه ذلك أنها تفيد الوعد أو الوعيد بحصول الفعل فدخولها على ما يفيد الوعد أو الوعيد مقتض لتوكيده وتثبيت معناه (2)، نحو قوله تعالى في سورة البقرة:

قال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا آدْخُلُواْ هَاذِهِ الْقَرْبَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِتْتُمْ رَغَدًا وَادْخُلُواْ الْبَابَ سُجَكًا وَقُولُواْ حِطَةٌ يُغْفَرُ لَكُمْ خَطَايِنكُمٌ وَسَنَزِيدُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 58)

شملت الآية حرف السين متصل بالفعل المضارع نزيد، وهي في باب الوعد التي تؤكد هنا حصول فعل الوعد وهو الزيادة في الثواب للمحسنين لا محالة.

وكذلك في قوله تعالى: ﴿ سَيَقُولُ السُّفَهَآءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلَمِنْهُمْ عَن قِبْلَئِهِمُ التِح كَانُواْ عَلَيْهَا ۚ قُل بِلهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ ۚ يَهْدِ مَنْ يَشَآءُ إِلى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٌ ۚ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 142)

جاءت في هذه الآية حرف السين وهو حرف استقبال متصل بالفعل المضارع يقول، وهو تأكيد لحصول فعل الوعيد التي دخلت عليه وتثبّت معناه بأنه كائن لا محالة، وهو فعل القول لليهود و مشركو مكة.

<sup>(1)</sup> عبد العزيز عتيق، في البلاغة العربية علم المعاني البيان البديع، ص52.

<sup>(2)-</sup>المرجع نفسه، ص53.

#### 3-قد:

و تختص بالدخول على الفعل المتصرف الخبري المثبت المجرد من ناصب و جازم و قد من معانيها: التوقع، وتقريب الماضي من الحال، والتقليل، والتكثير، والتحقيق. (1) وقد وردت في الآيتين الآتيتين:

قال الله تعالى: ﴿ تِلْكَ أُمَّةُ قَدُ خَلَتٌ لَهَامَا كَسَبَتُ وَلَكُمْ مَاكَسَبْتُمْ وَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 134)

فقد في مثل هذه الجمل تفيد توكيد مضمونها، أي أن هذه الأمة قد مضت لها ما كسبت من العمل ولهم أي (معشر اليهود) ما كسبوا أي انتسابهم إليهم لا يوجب انتفاعهم بأعمالهم وأنهم لا يؤاخذون بسيئاتهم كما لا يثابون بحسناتهم، فهو حق ولا محالة حاصل.

ونحو قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ لَهُمْ نَبِيَئُهُمُ وَإِنَّ أَلَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا قَالُوٓا أَبِي يَكُونُ لَهُ أَلُهُ عَلَيْنَا وَنَحَنُ أَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْهُ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 247)

وفي هذه الآية جاءت "قد" لتؤكد أن الله بعث لهم ملكا ولكنهم أظهروا التولي عن طاعته والإعراض عن حكمه، أي أن الله بعث لهم طالوت حق ولا محالة حاصل.

#### 4-ضمير الفصل:

وهو عادة ضمير رفع منفصل، ويؤتى به للفصل بين الخبر والصفة، فضمير الفصل على هذا الأساس يزيل الاحتمال والإبهام من الجملة التي يدخل عليها، وبالتالي يفيد ضربا من التأكيد ولهذا عد من أدوات توكيد الخبر. (2) ومن الأمثلة في سورة البقرة:

نحو قوله تعالى: ﴿ أَوْلَيْكَ عَلَى هُدَى مِن رَبِهِمْ وَأُولَيْكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ } ﴿ (سورة البقرة، الآية: 5)

.53 عبد العزيز عتيق: في البلاغة العربية علم المعاني – البيان – البديع، ص $^{(2)}$ 

<sup>.187</sup> عبد الرحمن حسن الميداني: البلاغة العربية أسسها – وعلومها – وفنونها، ص $^{(1)}$ 

تضمنت هذه الآية ضمير فصل "هو" حيث فصل بين اسم إنَّ وخبرها، حيث أزال الاحتمال والإبهام وهذا من أجل تأكيد الكلام، أي تأكيد أن الله يكثر توفيق التوبة، أو قبولها من المذنبين، ويبالغ في الإنعام عليهم (1)أي التواب الرحيم.

## 5-نونا التوكيد:

وهما نون التوكيد الثقيلة أي المشددة، ونون التوكيد الخفيفة أي غير المشددة، وهما يدخلان على المضارع بشروط وعلى الأمر جوازا. (2) ومن الأمثلة في سورة البقرة:

قال الله تعالى: ﴿ وَأُوْمِىٰ بِهَاۤ إِبْرَهِيمُ بَنِيهٌ وَيَعْقُوبُ يَنَبِيَّ إِنَّ أَللَّهَ اَصْطَفِى لَكُمُ الدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَا وَأَنْتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 132)

وردت في هذه الآية أداة توكيد وهي نون التوكيد الثقيلة المفتوحة "نَ" حيث أوصى إبراهيم في هذه الآية بدين الإسلام أي داوموا على الإسلام حتى لا يصادفكم الموت إلا عليه (3)، حيث يراد بنون التوكيد الثقيلة تقوية المعنى في نفس المستمع.

ووردت نون التوكيد أيضا في قوله: ﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ مِثَتْءٍ مِّنَ ٱلْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصِ مِّنَ الْمَوْلِ وَالْمَعْفِي وَالْجُوعِ وَنَقْصِ مِّنَ الْمَوْلِ وَالْانفُسِ وَالثَّمَرَتِ وَبَشِرِ الصَّابِرِينَ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 155)

في هذه الآية أداة توكيد تمثلت في نون التوكيد "ن" متصلة بالفعل المضارع نَبْلُوَ حيث جاءت لتقوية المعنى في نفس المستمع، أما الآية فجاءت بمعنى أن الله تعالى أخبر عباده المؤمنين أنه يبتليهم أي يختبرهم بقليل من الخوف والجوع وذهاب الأموال بعضها وكموت الأصحاب والأقارب والأحباب، وكذلك الثمرات نقصها، فمن صبر أثابه الله، ومن قنط أحل الله به عقابه (4).

\_

<sup>(1)</sup> البيضاوي: انوار التنزيل وأسرار التأويل، ج1، ص81.

<sup>.54</sup> عبد العزيز عتيق: في البلاغة العربية علم المعاني – البيان – البديع، ص $^{(2)}$ 

<sup>(3)</sup> الشافعي: جامع البيان في تفسير القرآن، ج1، ص97.

<sup>(4)-</sup> القرشي: تفسير القرآن العظيم، ص222.

#### 6-الحروف الزائدة:

وهي "إِنْ" المكسورة الهمزة الساكنة النون، و"أَنْ" المفتوحة الهمزة الساكنة النون و "مَا" و "ألبَاء" الجارتان، وليس معنى زيادة هذه الحروف أنها قد تدخل لغير معنى البنية، بل زيادتها لضرب من التأكيد<sup>(1)</sup>، ومن أمثلتها في سورة البقرة: فمثال إِنْ: قال الله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلتِح كُنتَ عَلَيْهَا إِلَا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنُ يَنقلِبُ عَلَى عَقِبَيْهٌ وَإِن كَانَتُ لَكِيرةً الله عَلَى الله الله الله الله ومن ألله الله ومن ألله والله ومن ألله ومن أله ومن ألله ومن ألله ومن أله ومن ألله ومن ألله ومن أله ومن أله ومن أله ومن أله ومن ألله ومن أله وم

فدخول "إِنْ" في هذه الآية الكريمة قد أكد معنى حرف النفي الذي قبله ما، جاءت هذه الآية بمعنى أن الله تعالى يقول ما جعلنا القبلة أي الجهة التي كنت عليها ممن يرتد عن دينك إلفًا لقبلة آبائه، أو لنعلم الآن من يتبع الرسول ممن لا يتبعه، ووردت إن المخففة من الثقيلة في (وإن كانت لكبيرة إلا على الذين هدى الله) أي التائبين على الإيمان والأتباع فالله لا يضيع أجورهم ولا يدع صلاحهم. (2)

فمثال الباء في قوله تعالى: ﴿ وَأَنفِقُواْ فِي سَبِيلِ إِللَّهِ وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُرُ ۗ إِلَى ٱلنَّهَ لَكَةِوَأَحْسِنُوٓ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ أَنْ ٱللَّهَ يُحِبُّ أَنْ ٱللَّهَ يُحِبُ اللَّهِ وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُرُ ۗ إِلَى ٱلنَّهَ لَكَةِوَأَحْسِنُوٓ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ اللَّهِ وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُرُ ۗ إِلَى ٱلنَّهَ لَكُوْوَأَحْسِنُوّ ۗ إِنَّ ٱللَّهُ يُحِبُ اللَّهِ وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُو ۗ إِلَى ٱلنَّهَ لَكُوْوَأَحْسِنُوا ۗ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال

حيث جاءت الباء الجارة في هذه الآية وذلك لتوكيد ما بعدها، وهي تزاد كثيرا في الخبر المنفي "بليس" و "بما"، يأمر الله تعالى في هذه الآية الكريمة بعدم الإسراف وتضييع وجه المعاش، أو بالكف عن الغزو والإنفاق فيه، فإن ذلك يقوي العدو ويسلطهم على إهلاككم أي لا توقعوا أنفسكم في الهلاك، وأحسنوا في أعمالكم وأخلاقكم لأن الله يحب المحسنين. (3)

فمثال "من" الجارة في قوله تعالى: ﴿ وَقُلْنَا يَكَادَمُ السَّكُنَ انتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِيئًا وَلَا نَقْرَيَا هَاذِهِ إِللَّهَ جَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 35)

في هذه الآية وردت "منْ" الجارة حيث تزاد توكيدا لعموم ما بعدها ولا تكون "من" زائدة للعموم إذا تقدمها نفي أو نهي أو استفهام ب "هل"، وقد سبقت هنا بنهي وهو حرف النهي

<sup>.54</sup> عبد العزيز عتيق: في البلاغة العربية علم المعاني – البيان – البديع، ص $^{(1)}$ 

البيضاوي: أنوار النتزيل وأسرار التأويل، ج1، ص111.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص129.

"لا" وجاءت هنا لتأكيد معنى النهي، أي تأكيد نهي ما بعدها، حيث في هذه الآية الله عز وجل بعد سجود الملائكة، يأمر آدم عليه السلام وزوجته أن يسكنوا دار الخلد وقيل بستانا في الأرض وأن يأكلوا منها ، ونهاهم أن يقربا إلى شجرة وإلا يكونا من الظالمين الذين وضعوا أمر الله تعالى غير موضعه (1).

## 7-حرف التنبيه ألا:

"ألا" بفتح الهمزة والتخفيف، قد تزاد للتنبيه، وعندئذ تدل على تحقق ما بعدها، ومن هنا تأتي دلالتها على معنى التأكيد<sup>(2)</sup> وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ عَامِنُواْ كُما عَامَنَ التَّاسُ قَالُوَا أَنُومِنُ كُما ءَامَنَ السُّفَهَا أَهُ وَلَكِين لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 13)

في هذه الآية حرف التنبيه "ألا" وجاءت للتأكيد وتنبيه المخاطب إلى ما يلقى عليه من الكلام؛ وهذه الآية بمعنى أن: إذا قيل للمنافقين آمنوا كإيمان الناس بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت والجنة والنار وغير ذلك، فقالوا أنؤمن كما آمن السفهاء وهي من السفيه أي الجاهل الضعيف الرأي القليل المعرفة بمواضع المصالح والمضار، ولكنهم هم السفهاء فهم لا يعلمون بحالهم في الضلالة والجهل(3).

ووردت "الا" كذلك في قوله تعالى: ﴿ أَلآ إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَا يَشْعُهُونَ ﴾ (سورة البقرة الآية:

كما جاءت أيضا في هذه الآية للتوكيد فهي حرف تنبيه للمخاطب، ففي هذه الآية رد لما ادعوه أبلغ رد للاستئناف به وتصديره بحرفي التأكيد: ألا المنبهة على تحقيق ما بعدها<sup>(4)</sup>، وردهم أبلغ رد لتعريضهم على المؤمنين في قولهم إنما نحن مصلحون<sup>(5)</sup>، وغيرها من المؤكدات الأخرى للخبر.

\_\_\_

<sup>.41</sup> الشافعي: جامع البيان في تفسير القرآن،ج1، ص $^{(1)}$ 

<sup>.56</sup> عبد العزيز عتيق: في البلاغة العربية علم المعاني – البيان، البديع، ص $^{(2)}$ 

<sup>(3)-</sup>القرشي: تفسير القرآن العظيم، ص93.

<sup>(4)</sup> البيضاوي: أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج1، ص46.

الشافعي: جامع البيان في تفسير القرآن، ج1، ص28.

## خلاصة الفصل:

وخلاصة ما تناولناه في الفصل الأول ما يلي: الأسلوب الخبري هو كل قول يحتمل الصدق والكذب لذاته، من غير النظر إلى قائله، وللخبر أغراض بلاغية: تتقسم إلى أغراض حقيقية تتمثل في : فائدة الخبر ولازم الفائدة وأغراض مجازية وهي: إظهار الضعف، النصح والإرشاد، الاسترحام والاستعطاف، التوبيخ، التحذير، المدح، الفخر، الهجاء، كما ينقسم بحسب المؤكدات إلى ثلاث أقسام وهي: الخبر الابتدائي، الخبر الطلبي، الخبر الإنكاري، وللخبر أدوات يؤكد بها تدعى مؤكدات الخبر منها: إنّ، لام الابتداء، أما الشرطية، السين، قد، ضمير الفصل، نونا التوكيد، القسم، الحروف الزائدة، حرف التبيه "ألا" وغيرها من المؤكدات الأخرى.

## ا.مفهوم الانشاء

# II. أنواع الانشاء

أولا: أسلوب الانشاء الطلبي

1- أسلوب الأمر

2- أسلوب النهي

3- أسلوب الاستفهام

4- أسلوب التمني

5- أسلوب النداء

ثانيا: أسلوب الإنشاء غير الطلبي

1- أسلوب المدح و الذم

2- أسلوب التعجب

3- أسلوب الرجاء

خلاصة الفصل

الأسلوب الانشائي الفصل الثاني:

## ثانيا: الأسلوب الإنشائي

## ا-مفهوم الإنشاء:

#### 1-لغة:

قدم ابن منظور تعريفا لغويا للإنشاء، حيث استعمل الإنشاء في الغرض الذي هو الكلام، وأنشأ يحكى حديثًا جعل وأنشأ يفعل كذا ويقول كذا ابتدأ، وأقبل فلان ينشأ الأحاديث أى يضعها (1) ، كما صادفنا في معجم الوسيط تعريف آخر للإنشاء، فالإنشاء عند علماء البلاغة الكلام الذي ليس لنسبته خارج تطابقه هذه النسبة أولا تطابقه، وعند الأدباء فن يُعْلَم به جميع المعانى والتأليف بينها وتنسيقها، ثم التعبير عنها بعبارات أدبية بليغة (<sup>2)</sup> ، ونجد له تعريفا آخر هو الإيجاد، وكذلك هو الابتداء والابتداع، فكل من ابتدأ شيئا فقد أنشأه وابتكره. <sup>(3)</sup>

#### 2- اصطلاحا:

تعددت مفاهيم الإنشاء عند البلاغيين، إذ ذهبوا إلى أنه يطلق على " كل كلام لا يحتمل الصدق أو الكذب لذاته، لأنه ليس لمدلول لفظه قبل النطق به واقع خارجي يطابقه أو لا يطابقه "(4) ، فهو إذن نوع من الكلام، ينشِؤه صاحبه بداية دون أن تكون له حقيقة خارجية يطابقها أو يخالفها لذلك لا يحتمل الصدق أو الكذب، فإنك مثلا إذا قلت: اللهم ارحمني، لا يصح أن يقال لك صادق أو كاذب، والإنشاء أسلوب يتضمن عاطفة يريد بها قائله أمرا أو نهيا، أو استفهاما، أو نداء، أو تعجبا، مع تعدد أغراض كل نوع تبعا لمقتضى الحال.

ابن منظور: لسان العرب، مادة (نشأ)، ص 252.

<sup>(2)</sup> إبراهيم مصطفى وآخرون: معجم الوسيط، ص 920.

<sup>(3)</sup> عطية نايف عبد الله الغول: النظريّة البلاغيّة عند الإمام الزمخشري، ط1، 2014م، دار يافا العلميّة للنشر والتوزيع، ص147.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup>- المرجع نفسه، ص147.

## أنواع الإنشاء:

وينقسم الأسلوب الإنشائي إلى قسمين:

أولا: الأسلوب الإنشائي الطلبي: وهو على حد تعريف البلاغيين: "ما يلتزم مطلوبا ليس حاصلا وقت الطلب"<sup>(1)</sup>؛ أي ما يتأخر وجود معناه عن وجود لفظه. وهو أسلوب يحتمل دلالات شعورية تتجاوز معناه اللغوي، وقد قسمه البلاغيون إلى تسعة أقسام: أمر، ونهي واستفهام، ودعاء، وعرض، وتحضيض، وتمني، وترج، ونداء.<sup>(2)</sup>

أما الأسلوب الطّلبي عند أحمد الهاشمي، فيعرفه بقوله: "هو الذي يستدعي مطلوب غير حاصل في اعتماد المتكلم وقت الطلب، ويكون بخمسة أشياء: الأمر، النهي الاستفهام، التمني، النداء "(3)، ومن خلال تتبعنا لمفهوم الأسلوب الإنشائي الطلبي، نجد أن فيه تنوع الأساليب وتفنن في التعبير المجازي عن المعاني المختلفة، ونظرا لما فيه من لطائف بلاغية، جعله العلماء موضوع عنايتهم وخاضوا في تفصيلاته، وهو على خمسة أنواع:

1- الأمر: هو طلب الفعل من الأعلى إلى الأدنى: والأمر عند النحاة واللغويون والبلاغيون هو: "طلب الفعل على وجه الاستعلاء والالتزام، ويقصد بالاستعلاء أن ينظر الآمر لنفسه على أنه أعلى منزلة ممن يخاطب أو يوجه الأمر إليه، سواء كان أعلى منزلة منه في الواقع أم لا"(4)، أي أن الأمر هو طلب فعل الشيء على وجه الاستعلاء؛ أي الآمر يعد نفسه أعلى من المخاطِب، وهو على ثلاث صيغ وهي:

-فعل الأمر: مثل قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا الرَّكُوةَ وَارْكَعُوا مَعَ الرَّكِعِينَ ﴾ (سورة البقرة، الآية:43)، يعني صلاة المسلمين وزكاتهم، «وازكَعُوا مَعَ الرَّكِعِينَ »؛ منهم لأن اليهود لا ركوع في صلاتهم. وقيل (الركوع) الخضوع والانقياد، لما يلزمهم في دين الله، ويجوز أن يراد

النحو العربي، ط3، 1979م، مكتبة الخانجي، مصر، ص13-13-13 عبد السلام هارون: الأساليب الإنشائية في النحو العربي، ط13-13-13

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، الصفحة نفسها.

<sup>(3)</sup> أحمد الهاشمي: جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع،2017، مؤسسة الهنداوي، ، ص 79.

<sup>(4)</sup> عرفات فيصل المناع: السياق والمعنى دراسة في أساليب النحو العربي، ط1، 2013م، مؤسسة البيان للطباعة والنشر لندن، ص 178.

بالركوع: الصلاة، كما يعبر عنها بالسجود، وأن يكون أمرًا بأن تُصلَي مع المصلين، يعني في الجماعة، كأنه قيل: وأقيموا الصلاة وصلوها مع المصلين، لا منفردين. (1)

-المضارع المقرون بلام الأمر: قال تعالى: ﴿ وَلَيْكُتُبُ بَيْنَكُمْ كَاتِبُ الْمَكَدُلِ وَلَايَابُ كَاتِبُ اَنَّ وَلَيْكُنُ عَلَيْهِ الْمَحْ وَلَيْكُمْ مَا عَلَمْهُ الله وَلَيْكُمْ الله وَلَيْكُمْ الله وَلَا يَبْخَسُ مِنْهُ شَيْعًا فَإِن كَانَ يُكِلُكُ وَلَيْكُمْ لِلهِ وَلَيْكُمْ لِلهِ وَلَا اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَال

فقد تكرر الفعل المضارع المقرون بلام الأمر في نفس الآية أكثر من مرة، ونلاحظ كثرة ورود هذه الصيغة في الآيات الأخيرة من سورة البقرة، ربما لأن الآيات تؤكد على الأحكام الواردة في السورة، ولأن هذه الصيغة تدل على دوام استمرارية الأحداث.

## -المصدر النائب عن فعل الأمر:

وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَاخَذَنَا مِيثَنَقَ بَنِ إِسْرَآءِ بِلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا أَللَّهُ وَبِالْوَلِالِيَنِ إِحْسَنَا وَذِكَ إِلْقَالِينَ فِي وَلُولُوا لِلنَّاسِ حُسَنًا وَأَقِيمُوا الصَّكَاوَةَ وَءَاتُوا الرَّكَوَةَ ثُمُّ تَوَلَّيْتُمُ وَ الْقَرْبِينِ وَالْمَسَاكِينِ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسَنًا وَأَقِيمُوا الصَّكَاوَةَ وَءَاتُوا الرَّكَوَةَ ثُمُّ تَولَّيْتُهُ وَلَا اللَّهُ مُعْرِضُونَ ﴾ إخبار في إلّا قليه لا قليه من عنه الله عنه عنه والنهي (3)

 $<sup>^{(1)}</sup>$  الزمخشري: تفسير الكشاف، ص 74.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  المصدر نفسه، ص 156.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص 84.

وقد يخرج الأمر إلى معان بلاغية كثيرة غير المعنى الأصلي، وهو طلب فعل الشيء على وجه الاستعلاء، وهذه المعاني تفهم من سياق النظم ودلالة الحال، ومن المعاني التي يخرج إليها الأمر نذكر:

أ-الدعاء: ويكون عند استعمال الأمر على سبيل التضرع، ويتحقق معنى التضرع في الأمر إذا كان من السافل للعالي، أي يكون الخطاب من الأدنى لمن هو أعلى منزلة، كدعاء الإنسان ربه، كقوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُ م مَنْ يَعُولُ رَبّنَا عَانِنا فِي الدُّنْ الله ودعائه فإن الإنسان ربه، كقوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُ م مَنْ يَعُولُ رَبّنا عَانِنا فِي الدُّنْ الله ودعائه فإن الناس بين مقِل لا يطلب بذكر الله إلا أعراض الدنيا، ومُكْثِر يطلب خير الدارين، فكونوا من المكثرين (أَتِنَا فِي الدُنيا) اجعل إيتاءنا؛ أي إعطائنا في الدنيا خاصة (....) والحسنتان ما هو طلبه الصالحين في الدنيا من الصحة، والكفاف والتوفيق في الخير، وطلبهم في الآخرة الحوراء الثواب، وعن على رضي الله عنه: الحسنة في الدنيا المرأة الصالحة وفي الآخرة الحوراء وعذاب النار: امرأة السوء. (أ) لقد جاء أسلوب الأمر في هذه الآية المباركة، ليدل على معنى الدعاء، والمرجح في ذلك ما نراه من المنزلة بين طرفي العملية التواصلية: الطالب (المخلوق) والمطلوب منه الله سبحانه وتعالى (الخالق)، ولذا ليس من المعقول أن يأمر من هو ضعيف ذليل ربه الملك القوي المتعال، فمكانة المخاطب عند سامع هذا الأسلوب لا تسمح بخروجه عن معناه الحقيقي.

ب-النصح والإرشاد: وهو الطلب الذي لا تكليف فيه ولا إلزام وإنما هو طلب يحمل في طياته معنى النصيحة والموعظة والإرشاد وفيه حث للمأمور على فعل ما ينفعه نحو قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الذِينَ ءَامَنُوا السِّعِينُوا بِالصَّارِ وَالصَّلَوْةِ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ (سورة البقرة الآية:153) الإرشاد إلى الاستعانة بالصبر والصلاة، فإن العبد إما أن يكون في نعمة فيصبر عليها، أو في نقمة فيصبر عليها.

ج-الإباحة: وتكون الإباحة حيث يتوهم المخاطب أن الفعل محظور عليه، فيكون الأمر إذناً له بالفعل، ولا حرج عليه بالترك، ومن أمثلة الأمر للإباحة قوله جل جلله: ﴿ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَقَىٰ يَتَبَيّنَ لَكُو الْفَعَلِ الْبَيْضُ مِنَ أَلْخَيْطِ إِلَاسُودِ مِنَ أَلْفَجُرِ ثُمَّ أَتِمُواْ الصِّيامَ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 187)

<sup>(1) –</sup> الزمخشري: تفسير الكشاف، ص 122.

ورد في هذه الآية المباركة ثلاثة أفعال هي: (كلوا)، (اشربوا)، (أتموا) على التوالي، وهي أفعال أمر خرجنا إلى معنى الإباحة كلها إلى الفعل (أتموا)، لأن الأفعال (كلوا)، (اشربوا) جاءت بعد أن كان منهيا عنها قبل نزول هذه الآية، أما الفعل (أتموا) فلا حظر قبله. (1) لأن المسلمين كانوا قبل نزول هذه الآية إذا صلوا العشاء حرم عليهم الطعام والشراب والجماع حتى يفطروا، فأباح الله لهم الأكل والشرب مع ما تقدم من إباحة الجماع إلى أن يبين ضياء الصباح من سواد الليل.

د- التعجيز: وهو الأمر بما لا يطيقه المأمور ولا يقدر عليه إظهارا لعجزه وضعفه نحو قوله تعالى: ﴿ فَاتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّتَٰلِهِ مَ ﴿ (سورة البقرة، الآية: 23) فليس المقصود في الآية طلب ذلك من المشركين، وإنما تحديهم وإظهار عجزهم.

(مِنْ مِثْلِهِ) متعلق بسورة صفة لها؛ أي بسورة كائنة من مثله، والضمير لما نزلنا، أو لعبدنا ويجوز أن يتعلق بقوله: (فأتوا) والضمير للعبد، فإن قلت ما مثله حتى يأتوا بسورة من ذلك المثل؟ قلت: معناه فأتوا بسورة ممّا هو على صفته في البيان الغريب وعلو الطبقة في حسن النظم، ولأنهم خوطبوا جميعا وهم الحجم الغفير بأن يأتوا الطائفة يسيرة من جنس ما أتى به واحد منهم، كان أبلغ التحدي في أن يقال لهم: ليأتي واحد آخر بنحو ما أتى به هذا الواحد. (2) إذن فبلاغة الأمر هنا إظهار ضعف المخاطب وعجزه.

ه - الامتنان: ومن أمثلة خروج الأمر إلى معنى الامتنان ما أورده البلاغيون في قوله تعالى في وَظَلَلْنَا عَلَيْكُمُ الْفَنَ وَالسَّلُوكَ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقْنَكُمُ ﴿ (سورة البقرة البقرة الآية: 57)، إذ سبق فعل الأمر (كلوا) بذكر النعم التي أنعم الله عليهم بها، وهو قوله تعالى في الآية نفسها: «ظَلَلْنَا عَلَيْكُم الغَمَامَ وَأَنْزَلْنَا عَلَيْكُمْ الْمَنَّ وَالسَلْوَى »، فتغيرت دلالة هذا الفعل من معنى الأمر إلى معنى الامتنان الذي يناسب السياق السابق له، ومعنى هذا أنه علينا ألا ننظر إلى الأسلوب مقطوعا عن سياقه، لأن هذه النظرة سوف تؤدي بنا إلى سوء الفهم. (3)

كما جاء في الكشاف (ظللنا) أي جعلنا الغمام يظلكم وذلك في التيه سخر الله لهم السحاب يسير بسيرهم يظلهم من الشمس، وينزل بالليل عمودا من نار يسيرون في ضوئه

<sup>.196</sup> عرفات فيصل المناع: السياق والمعنى دراسة في أساليب النحو العربي، ص $^{(1)}$ 

<sup>(2) -</sup> الزمخشري: تفسير الكشاف، 45 – 46.

<sup>(3)</sup> عرفات فيصل المناع: السياق والمعنى، ص 201.

وثيابهم لا تتسخ ولا تبلى، ينزل عليهم (المن) وهو الترنجبين مثل الثلج من طلوع الفجر إلى طلوع الشمس لكل إنسان صاع، ويبعث الله الجنوب فتحشر عليهم (السلوى) وهي السماني فيذبح الرجل منها ما يكفيه. (1)

وعليه فيجب أن ننظر إلى الأسلوب في محيطه اللغوي الكامل إن أردنا أن نعطي فهما دقيقا لمعناه، لأن الأساليب العربية تأخذ بعدا شكليا وآخر سياقيا، يتمثل بعدها الشكلي بما اتفق عليه النحاة والبلاغيون من صيغ وأدوات تميزها عن غيرها، أما بعدها السياقي فيتمثل في تفاعلها مع غيرها من عناصر لغوية أو غير لغوية فينتج عن ذلك تغير في مدلولات تلك الأساليب.

2-النهي: "هو طلب الكف على وجه الاستعلاء مع الالتزام" (2)، أي أن النهي هو طلب المتكلم من المخاطب الكف عن الفعل على سبيل الاستعلاء، وله صيغة واحدة، وهي المضارع مع لا الناهية كقوله تعالى: ﴿ وَلاتَاكُلُواْ أَمُولَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَطِلِ ﴾ (سورة البقرة، الآية: المضارع مع لا الناهية كقوله تعالى: ﴿ وَلاتَاكُلُواْ أَمُولَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَطِلِ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 188)، والخطاب بهذه الآية يتضمن جميع أمة محمد صلى الله عليه وسلم والمعنى: لا يأكل بعضكم مال بعض بغير حق، فيدخل هذا في القمار، والخداع، والغصوب، وجحد الحقوق، وما تطيب به نفس مالكه، أو حرمته الشريعة إن طابت به نفس مالكه. (3)

وقد يخرج النهي إلى أغراض أخرى وقد ينزل من معناه الحقيقي إلى معان أخرى يدل عليها سياق الكلام والقرائن ومن المعانى التى يخرج إليها النهى نذكر:

أ-الدعاء: كقوله تعالى: ﴿ لَا يُكُلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كُسَبَتٌ وَعَلَيْهَا مَا أَكْسَبَتٌ رَبِّنَا لَا تُواخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوَ اَخْطَأُنا رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الْذِينَ مِن قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الْذِينَ مِن قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الْذِينَ مِن قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الْفِينِ مِن قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِنْ فَلَيْ مِن اللّهِ وَعَلَيْهَا مَا لَاطَاقَةَ لَنَا بِهِ عَلَى اللّهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرُ لَنَا اللّهُ وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا أَنْتُ مَوْلِئَا فَانصُرُنَا عَلَى الْقَوْمِ إِلْكِ عَلَيْ وَلَا يَعْمِيمِنَ اللّهُ وَاعْفُومُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَاعْفُومُ اللّهُ وَاعْفُ عَنَا اللّهُ وَاعْفُ عَنَّا وَاعْفُومُ اللّهُ اللّهُ وَاعْفُ مَا اللّهُ وَاعْفُومُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُ اللّهُ اللّهُ وَاعْفُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَالْعُلُولُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَعَلَيْهُ اللّهُ وَالْمُ لَاطُاقَةُ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنْ اللّهُ وَاللّهُ مُنّا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ مُنَا مُلّا كُمُ اللّهُ وَاللّهُ مُنْ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ مُنْ اللّهُ وَاللّهُ مُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ ول

والوسع: ما يسع الإنسان ولا يضيق عليه، أي لا يكلفها إلا ما يتسع فيه طوقه ويتيسر عليه دون مدى الطاقة والمجهود. ((عليها ما كسبت) من الخير، (وعليها ما اكتسبت) من

-

 $<sup>^{(1)}</sup>$  الزمخشرى: تفسير الكشاف، ص 78.

<sup>(2)</sup> عرفات فيصل المناع: السياق والمعنى، ص 179.

<sup>.223</sup> القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، ج3، ص $^{(3)}$ 

الزمخشري: تفسير الكشاف، ص  $^{(4)}$ 

الشر، فقال جبريل عند ذلك: سل تعطه، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: (ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا)؛ يعني إن جهلنا (أو أخطأنا)؛ يعني إن تعمدنا، فقال له جبريل: قد أعطيت ذلك قد رفع عن أمتك الخطأ والنسيان، فسل شيئا آخر، فقال: (ربنا ولا تحمل علينا إصرا) يعني ثقلا (كما حملته على الذين من قبلنا)، وهو أنه حرم عليهم الطيبات بظلمهم، وكانوا إذا أذنبوا بالليل وجدوا مكتوبا على بابهم، وكانت الصلوات عليهم خمسين، فخفف الله عن هذه الأمة وحط عنهم بعد ما فرض خمسين صلاة ثم قال: (ربنا ولا تحملنا مالا طاقة لنا به)، يقول لا تثقلنا من العمل مالا نطيق فتعذبنا (واعف عنا) من ذلك كله، (واغفر لنا) تجاوز عنا ثم قال (أنت مولانا) يعني ولينا وحافظنا. (1)

لقد جاء أسلوب النهي في هذه الآية ليدل على معنى الدعاء، ويخرج النهي عن معناه الحقيقي إلى معنى الدعاء إن كان موجها إلى الله عز وجل، يقول أبو حيان الأندلوسي مبينا معنى الدعاء من المنظور الإسلامي: " مخ العبادة، إذا الداعي يشاهد نفسه في مقام الحاجة والذلة والافتقار ويشاهد ربه بعين الاستغناء والإفضال"(2)

ب- النصح والإرشاد: كقوله تعالى ﴿ وَلَا تَلْبِسُواْ الْمَوَّلَ بِالْبَطِلِ وَتَكُنُمُواْ الْمَوَّ وَأَنتُمْ تَعَالَمُونَ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 42)

واللبس: الخلط، لَبستُ عليه الأمر ألبسه: إذا مزجت بينه بمشكله وحقه بباطله... وقد اختلف أهل التأويل في المراد بقوله (الحق بالباطل) فروي عن إبن عباس وغيره: لا تخلطوا ما عندكم من الحق في الكتاب بالباطل، وهو التغيير والتبديل، وقال ابن زيد: المراد بالحق التوراة والباطل ما بدلوا فيها من ذكر محمد عليه السلام وغيره. (3)

وجاء في الكشاف معناه لا تكتبوا في التوراة ما ليس منها فيختلط الحق المنزل بالباطل الذي كتبتم، حتى لا يميز بين حقها وباطلكم. (4)

وقوله تعالى: (وتكتموا الحق) معناه لا يمكن منكم لبس الحق وكتمانه فقد نهى الله سبحانه وتعالى اليهود عما كانوا يعتمدونه من تلبيس الحق بالباطل، وتمويهه به وكتمانهم الحق واظهارهم الباطل فنهاهم عن الشيئين معا وأمرهم بإظهار الحق والتصريح به، ونلاحظ

\_

<sup>(1)</sup> القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، ج4، ص 492 – 493.  $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> عرفات فيصل المناع: السياق والمعنى، ص 208.

<sup>(3)</sup> القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، ج2، ص-19.

الزمخشري: تفسير الكشاف، ص 64.

أن أغلب الآيات في سورة البقرة التي بصيغة النهي تفيد معنى النصح والإرشاد، لأن السورة تعنى بجانب التشريع، فقد اشتملت على معظم الأحكام التشريعية مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَاكُلُوا أَمُولَكُم بَيْنَكُم بِالْبَطِلِ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 188) وقوله أيضا: ﴿ وَلَا نَنكِحُوا الْمُشْرِكَةِ وَلَو اَعْجَبَتُكُم وَلَا تُنكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَى يُومِئُوا أَمُشَرِكَةِ وَلَو اَعْجَبَتُكُم وَلَا تُنكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَى يُومِئُوا وَلَا تُنكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَى يُومِئُوا وَلَا تَنكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَى يُومِئُوا وَلَو اَعْجَبَتُكُم وَلا تُنكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَى يُومِئُوا وَلَو اَعْجَبَتُكُم وَلا تُنكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَى يُومِئُوا المَشْرِكِينَ حَتَى يُومِئُوا الله وَلَو الله وَلَو الله وَلَا تُنكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَى يُومِئُوا الله وَلَو الله وَلَو الله وَلَا تُنكِحُوا الله وَلَو الله وَلَو الله وَلَو الله وَلَو الله وَلَو الله وَلَو الله وَلَا تُنكِمُ وَلَو الله وَلَوْمُ الله وَلَو الله وَلَو الله وَلَو الله وَلَوْمُ الله وَلَو الل

ج- التفظيع والتهويل: ﴿ وَلَا تَسْتَلُ عَنَ اصْحَبِ الْجَحِيمِ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 119).

أي لا تسأل عن فرط ما هم فيه من العذاب حيث لا أحد يستطيع أن يصف لك هول ما هم فيه، وعلى قراءة من قرأ: (ولا تسأل) جزما على النهي وهي قراءة نافع وحده، وفيه وجهان: أحدهما: أنه نهيّ عن السؤال عمَّن عصى وكفر من الأحياء، لأنه قد يتغير حاله فينتقل من الكفر إلى الإيمان ومن المعصية إلى الطاعة، والثاني: هو الأظهر، أنه نهي عن السؤال عمن مات على كفره ومعصيته تعظيما لحاله، وتغليظا لشأنه وهذا كما يقال: لا تسأل عن فلان أي: قد بلغ فوق ما تحسب. (1)

د- بيان العاقبة: وذلك في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا أَلذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقُولُواْ رَعِنَا وَقُولُواْ الله النظرَنَا وَاسْمَعُواْ وَلِلْبَالِينِ عَذَابُ الله قيل إلى الله الله الله وحقيقة ( رَاعِنَا ) في الله الله النظر والمقصود: نهي المسلمين عن مثل ذلك، وحقيقة ( رَاعِنَا ) في الله الله وَلْنَرْقُبْك ويجوز أن يكون من: أرْعِنا سمعك، أي فرِّغ ومن الكلمنا، وفي المخاطبة بهذا جفاء، فأمر المؤمنين أن يتخيروا من الألفاظ أحسنها ومن المعاني أرقها. (2)

أي أن المسلمون يقولون لرسول الله صلى الله عليه وسلم إذا ألقى عليهم شيئا من العلم راعنا يا رسول الله، أي راقبنا وانتظرنا حتى نحفظه ونفهمه، وكانت اليهود كلمة يتسابون بها عبرانية أو سريانية وهي (راعنا) فلما سمعوا بقول المؤمنين راعنا خاطبوا بها

<sup>.344</sup> القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، ج2، ص $^{(1)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> المصدر نفسه، ص 293.

الرسول صلى الله عليه وسلم وهم يعنون بها تلك المسبة فنهي المؤمنون عنها ، وأمروا بما هو في معناها وهو (أنظرنا) . (1)

ه - الإباحة: وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُواْ فِ سَبِيلِ اللّهِ الذِينَ يُقَاتِلُونَكُمُ وَلَا تَعَلَّدُواْ إِن اللّهِ الذِينَ يُقَاتِلُونَكُمُ وَلَا تَعَلَّدُواْ إِنَ اللّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعَلِيدِ اللّهِ وَ البقرة ، الآية: 190).

أي قاتلو الذين هم بحالة من يقاتلونكم، ولا تعتدوا في قتل النساء والصبيان والرُّهبان...فأما السنة فحديث ابن عمر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم رأى في بعض مغازيه امرأة مقتولة، فكره ذلك ونهى عن قتل النساء والصبيان؛ (2) أي قتل الذين يناصبونكم القتال من الكفار دون غيرهم من المشايخ والصبيان والنساء والرهبان، والمقاتلة في سبيل الله هو الجهاد لإعلاء كلمة الله وإعزاز الدين, (الذين يقاتلونكم) الذين يناجزونكم القتال دون العاجزين، وعن الربيع بن أنس رضي الله عنه: هي أول آية نزلت في القتال بالمدينة فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقاتل من يقاتل ويكف عمن كف، أو الذين يناصبونكم القتال دون من ليس من أهل المناصبة من الشيوخ والصبيان والرهبان والنساء. (3)

3-الاستفهام: هو استخبار؛ أي طلب الفهم ومعرفة الشيء المجهول، والفهم صورة ذهنية وقد ربط السكاكي بين هذا الأسلوب وبين العمليات الذهنية التي ترافقه، إذ يقول: "والمطلوب حصوله في الذهن أي الاستفهام إما أن يكون حكما بشيء على شيء أو لا يكون والأول هو التصديق ويمتنع انفكاكه من تصور الطرفين والثاني هو التصور ولا يمتنع انفكاكه من التصديق "(4)

وقد ارتبط أسلوب الاستفهام بجوابه فلا جواب إلا بعد استفهام، ولا استفهام إلا عند الحاجة إلى الجواب، ولعل أهم سمة تميز هذا الأسلوب عن غيره أن يكون صادرا ممن لا يعلم إلى من يعلم أو إلى من يتوقع أنه يعلم، ومن هذه السمة انطلق البلاغيون ليقولوا بأن الاستفهام يأتى على ضربين:

-

<sup>(1)-</sup> الزمخشري: تفسير الكاشف، ص 87.

<sup>(2)-</sup> القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، ج3، ص 238.

<sup>.216</sup> الزمخشري: تفسير الكشاف، ص $^{(3)}$ 

<sup>.215 – 214</sup> صوفات فيصل المناع: السياق والمعنى، ص $^{(4)}$ 

الأول: الاستفهام الحقيقي: وهو "طلب العلم بشيء لم يكن معلوما من قبل بأداة خاصة... أكاتب أنت أم شاعر؟ فالسائل يعلم أن واحد من شيئين الكتابة أو الشعر قد نسب إلى المخاطب فعلا، لكنه يتردد بينهما فلا يدري أهو الكتابة أم الشعر. "(1) أي أنه طلب من المستفهم من أجل معرفة شيء مجهول عنده.

الثاني: الاستفهام المجازي: وهو " الذي لا يقصد به السؤال عن أمر وطلب الجواب عنه "(2) أي أنه ما يخرج عن معناه الحقيقي إلى معان أخرى، كالإنكار، والتوبيخ، والتعجب والتحسر، وغيرها من المعانى التى تدرك من السياق.

خ أدوات الاستفهام: للاستفهام أدوات كثيرة منها ما يفيد التصور، ومنها ما يفيد التصديق ومنها ما يفيد التصور والتصديق معا.

\*أما ما يفيد التصور والتصديق: الهمزة: ويطلب بالهمزة أحد الأمرين تصور أو تصديق فالتصور هو طلب تعيين المفرد، أو هو " إدراك المفرد، وحكم الهمزة التي لطلب التصور أن يليها المسؤول عنه بها " (3) كقوله تعالى: ﴿ قُلَ - اَنتُمُ الْمَلُمُ أَمِ إِللَّهُ ﴾ ( سورة البقرة، الآية: 140)

\_

 $<sup>-^{(1)}</sup>$  عرفات فيصل المناع: السياق والمعنى، ص

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، الصفحة نفسها .

<sup>(3)</sup> أحمد الهاشمى: جواهر البلاغة، ص 88.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> – المرجع نفسه، ص 88.

\* ما يفيد التصديق: نحو: هل: وهي أداة يستفهم بها عن التصديق فقط ولا تأتي بعدها أم المعادلة، لأن هل تفيد أن السائل جاهل بالحكم، وأم السائل يكون عالم بالحكم، ووردت في سورة البقرة مرتين وذلك في قوله تعالى: ﴿ هَلۡ يَنظُرُونَ إِلّاۤ أَنۡ يَاتِيَهُمُ اللّهُ فِي ظُلُلٍ مِّنَ الْغَكُمُ وَالْمَكَمِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَالْمَكَمِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّ

وقوله: ﴿ هَلْ عَسِيتُمُ وَإِن كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ أَلَّا نُقَتِلُوا ﴾ (سورة البقرة الآية: 246) \*ما يفيد التصور: وهو بقية أدوات الاستفهام: (ما، متى، من، أيان، أين، أنى، كيف، كم أي).

1/ ما: يطلب بها شرح الشيء، وأكثر ما يستفهم بها عن غير العاقل، وقد وردت في سورة البقرة سبع مرات، كقوله جل وعلا: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمُ كَبِيرُ البقرة سبع مرات، كقوله جل وعلا: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمُ كَمَا اللّهِ كَمُ الْاَيْتِ وَمَنَفِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكُمُ اللّهَ لَكُمُ الْاَيْتِ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ الْعَفُو كَذَالِكَ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمُ الْاَيْتِ لَنَامًا هِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

(سورة البقرة، الآية: 68)، وقوله: ﴿ مَا لَوْنُهَا ﴾ (سورة البقرة، الآية: 69)، وقوله: ﴿ يُبَيِّن لَنَا مَا هِيَ إِنَّ ٱلْبَقَرَ تَشَابَهُ عَلَيْنَا ﴾ (سورة البقرة، الآية 70)

2/ من: ويستفهم بها عن العاقل، وقد وردت في سورة البقرة عشر مرات، كقوله تعالى: ﴿ وَمَنَ اَظُلَمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسَجِدَ أَللّهِ أَنْ يُّذَكَّرَ فِيهَا إَسْمُهُۥ ﴾ (سورة البقرة،الآية:114) وقوله ﴿ وَمَنَ يَرْغَبُ عَن مِلّةٍ إِبْرَهِيمَ إِلّا مَن سَفِهَ نَفْسَهُۥ ﴾ (سورة البقرة،الآية 130) وقوله أيضا: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهُرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ (سورة البقرة، الآية:185).

2/ متى: يسأل بها عن الزمان ماضيا كان أو مستقبلا، وردت في سورة البقرة مرة واحدة وسبب نزولها في غزوة الخندق، حين أصاب المسلمين ما أصابهم من الجهد والشدة والخوف والبرد وسوء العيش وأنواع الأذى، حتى بلغت القلوب الحناجر فأنزل الله هذه الآية تطييبا لقلوبهم، والخطاب إما للمؤمنين خاصة، أو للنبي صلى الله عليه وسلم وللمؤمنين قال تعالى: ﴿ آمَ حَسِبتُهُم اللهَ أَسَاتُهُ وَالفَرَّاء وَلَفَرَّا اللهُ وَرَلُولُوا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَالذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ مَتِي نَصْرُ اللهِ أَلاَ إِنَّ نَصْرَ اللهِ قَرِبِ اللهِ عَلَى اللهِ ورسورة البقرة، الآية: 214)

4/ أين: ويسأل بها عن المكان، وردت مرة واحدة في سورة البقرة قال تعالى: ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَاتِ بِكُمُ اللهُ جَمِيعًا ۗ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَرَءٍ قَدِيرٌ ۗ ﴾ (سورة البقرة، الآية:148)، هنا (أين) ظرف مكان تضمن معنى الشرط والمقصود في أي موضع تكونوا من المواضع يحشركم الله تعالى لجزاء أعمالكم إن خيرا فخير وإن شرا فشر، ويجوز أن يكون المعنى: فاستبقوا الفاضلات من الجهات وهي الجهات المُسامِتَة للكعبة وإن اختلفت، أينما تكونوا من الجهات يأت بكم الله جميعا يجمعكم ويجعل صلواتكم لأنها إلى جهة واحدة، وكأنكم تصلون حاضري المسجد الحرام. (1)

5/ كم: ويستفهم بها عن العدد وردت في سورة البقرة ثلاث مرات في قوله تعالى: ﴿ سَلَ بَنِ مَا لَا مِسْرَآءِ بِلَ كَمَ النَّيْنَهُم مِّنَ اليَةِ بَيِّنَةٌ ﴾ (سورة البقرة الآية: 211) وفي قوله تعالى ﴿ قَالَ كُمْ النِّيةُ وَالَ كَمْ النِّيةُ وَالَ كَمْ النَّيةُ عَامِّ ﴾ (سورة البقرة الآية: 259) أي كم وقتا قَالَ لَبِثْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمٌ قَالَ بَل لَيِثْتُ مِأْتَةَ عَامٌ ﴾ (سورة البقرة الآية: 259) أي كم وقتا فالقائل هو الله تعالى والسؤال موجه إلى رجل كافر بالبعث، فقد أظهر له الله عجزه عن الإحاطة بشؤونه الله على أتم وجه فأماته الله مئة عام ثم أحياه.

6/ أنى: ويستفهم بها عن أمور متعددة تختلف تبعا لاختلافها داخل السياق تارة تأتي بمعنى كيف كقوله تعالى: ﴿ أَنِي يُحِّے هَدْ ِهِ إِللَّهُ بَعَدَ مَوْتِهَا ﴾ (سورة البقرة الآية: 259) وقوله ﴿ أَنِي يَكُونُ لَهُ المُلكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْهُ ﴾ (سورة البقرة الآية: 247)، وتارة تأتي بمعنى متى كقوله تعالى: ﴿ نِسَآ وُكُمُ مَرْتُ لَكُمُ فَاتُوا حَرْنَكُم مُ أَنِي شِئَتُم ﴾ (سورة البقرة الآية: 223) فقد وردت في سورة البقرة ثلاث مرات أي كيف شئتم مقبلة ومدبرة (2).

7/ كيف: ويطلب بها تعيين الحال أي استفهام عن حال الشيء وهذا أصلها في الوضع لكن قد تتعرض لها معان تفهم من سياق الكلام أو من قرينة الحال مثل معنى التنبيه والاعتبار والتعجب وغيرها (3)، وردت في سورة البقرة ثلاث مرات في قوله تعالى: ﴿ كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللّهِ وَكُنتُمُ مُ أَمَوَتًا فَأَحْبِاكُمْ ثُمّ يُحِيدِكُمْ ﴾ (سورة البقرة الآية : 28)

-

<sup>(1)-</sup> الزمخشري: تفسير الكشاف، ص 105.

التراث، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار التراث، البرهان في علوم القرآن، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار التراث، القاهرة، ص668.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص699.

وقوله أيضا: ﴿ وَانظُرِ الْكَ ٱلْعِظَامِ كَيْفَ نُنشِرُهَا ثُمَّ نَكْسُوهَا لَحُمَّا ﴾ (سورة البقرة، الآية: المقرة، الآية: 259)، وقوله: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ أَرِخِكَيْفَ تُحْ ِ اِلْمَوْتِي ﴾ (سورة البقرة، الآية: 260).

لكن دلالات الاستفهام لم تتوقف عند هذا الحد في النص القرآني وإنما خرجت هذه الدلالات عن معانيها الحقيقية إلى معان أخرى يحددها السياق وقرائن الأحوال، فقد انطلق السياقيون عن فكرة عدم وجود نص يعمل منفردا فكل سياق له سياق أكبر منه يعمل فيه فيؤثر ويتأثر به حتى يتكون ما نستطيع أن نطلق عليه بالمعنى الهرمي للنص (1)، لذلك لم يكن الغرض من الاستفهام طلب العلم بمجهول وإنما يكون لأغراض تلمسها من سياق الكلام، وقد يفيض أسلوب الاستفهام بأكثر من معنى بلاغي فنجد في الآية الواحدة أكثر من معنى يؤديه الاستفهام ومن بين المعاني التي يخرج إليها الاستفهام نذكر:

أ-النفي: وفيه يخرج الاستفهام عن معناه الحقيقي إلى معنى النفي كقوله تعالى: ﴿ وَمَنَ اَظَلَمُ مِكَا اللهِ مَا اللهِ مَ

وفي قوله: (ومن أظلم) لفظة الاستفهام، والمعنى: لا أحد أظلم (ممن كتم شهادة)يريد علمهم بأن الأنبياء كانوا على الإسلام (2) ؛ فقد خرج الاستفهام عن معناه الأصلي إلى معنى آخر وهو النفي فهو استفهام شكلا ونفي معنى.

وقال تعالى أيضا: ﴿ مَن ذَا أَلذِ كَيَشُفَعُ عِندُهُ وَإِلَّا بِإِذْنِهِ ۦ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 255).

تقرر هذه الآية أن الله يأذن لمن يشاء في الشفاعة، وهم الأنبياء والعلماء والمجاهدين والملائكة وغيرهم ممن أكرمهم وشرفهم الله ثم لا يشفعون إلا لمن ارتضى (3) بمعنى أن (من) استفهام معناه النفى فقد دخلت إلا في قوله تعالى: ( إلا بإذنه ) لتفيد الحصر.

قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَرْغَبُ عَن مِّلَةٍ إِبْرَهِيمَ إِلَا مَن سَفِهَ نَفْسَهُ ﴾ (سورة البقرة الآية: 130) (من) استفهام في موضع رفع الابتداء، و (يرغب) صلة (من) (إلا من سفه نفسه) في موضع الخبر وهو تقريع وتوبيخ، وقع فيه معنى النفي، والمعنى: يزهد فيها و ينأى بنفسه عنها، أي عن الملة، وهي الدين والشرع، وهم اليهود والنصارى رغبوا عن ملة إبراهيم، واتخذوا اليهودية

\_

<sup>-215</sup> عرفات فيصل المناع: السياق والمعنى، ص

<sup>(2)</sup> القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، ج2، ص $^{(2)}$ 

 $<sup>^{(3)}</sup>$  المصدر نفسه، ج $^{4}$ ، ص $^{(3)}$ 

الأسلوب الانشائي الفصل الثاني:

والنصرانية بدعة ليست من الله تعالى قال الزجاج سفه بمعنى جهل، أي جهل أمر نفسه، فلم يفكر فيها. (1)

ب-الاستبطاء: يرى أبو حيان الأنداسي أن الاستفهام في قوله تعالى: ﴿ حَتَّىٰ يَقُولُ الرَّسُولُ وَالذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتِي نَصْرُ اللَّهِ أَلَا إِنَّ نَصْرَ أَللَّهِ قَربِّ ﴾ (سورة البقرة الآية: 214)، يخرج إلى معنى الاستبطاء اعتمادا على حال متلفظ القول " إذ ما حصل لهم من الشدة والابتلاء والزلازل هو الغاية القصوى وتتاهى ذلك وتمادى بالمؤمنين إلى أن نطقوا بهذا الكلام..... قالوا ذلك استبطاء للنصر وضجرا مما نالهم من الشدة، فحال المؤمنين هذه هي التي تجعلنا نفهم قولهم هذا على أنه استبطاء نصر الله ولو جاء هذا الأسلوب نفسه على لسان قوم ليس هذا حالهم لتبدل المعنى، وهو ما أدركه أبو حيان وبنى كلامه السابق عليه (<sup>2)</sup> ؛ أي أن المسلمين استبطؤوا النصر لما هم فيه من الأذى والكرب، ولأنهم وصلوا لغاية ضبط النفس والصبر ولما بلغت بهم الشدة إلى هذه الدرجة العظيمة قيل لهم (ألا إن نصر الله قريب)، وهكذا حال البشر يستعجلون، وحكمة الله لا تساير مطالب المستعجلين.

ج- التقرير: وهو حمل المخاطب على الإقرار والاعتراف بأمر قد استقر عنده<sup>(3)</sup> كقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَعَلَمَ أَنَّ أَللَّهَ عَلَى كُلِّ شَرْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 106) وقوله أيضا ﴿ اَلَمْ تَعْلَمَ أَنَّ أَللَّهُ لَهُ مُلُّكُ السَّكَمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 107) ففي قوله جل وعلا: (ألم تعلم) جزم بـ ألم، وحروف الاستفهام لا تغير عمل العامل وفتحت أنَّ لأنها في موضع نصب (له ملك السماوات والأرض) أي: بالإيجاد والاختراع، والملك والسلطان ونفوذ الأمر والإرادة. والخطاب للنبي صلى الله عليه وسلم والمراد أمته أي: قل لهم يا محمد: ألم تعلموا أن الله سلطان السماوات والأرض (4) ، ففي قوله: (ألم تعلم) إنما معناه أما علمت، وهو حرف جَحْدٍ أَدْخِل عليه حرف استفهام وحروف الاستفهام إنما تدخل في الكلام ؛ بمعنى الاسْتِثْبَات، أو بمعنى النفى<sup>(5)</sup>

<sup>.404</sup> القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، ج2، ص $^{(1)}$ 

 $<sup>^{(2)}</sup>$  عرفات فيصل المناع: السياق والمعنى، ص  $^{(2)}$ 

<sup>(3)</sup> جلال الدين السيوطي: الإتقان في علوم القرآن، ط1، 2008، مؤسسة الرسالة للنشر، دمشق، سوريا، ص 577.

القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، ج2، ص $^{(4)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup>- الطبري: تفسير الطبري ،ج2، ص 404.

وقوله أيضا: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيرِهِمْ وَهُمْ وَأُلُوفُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ ﴾ (سورة البقرة الآية: 243)

فالاستفهام التقريري يكون في الأفعال المنفية يقول صاحب الدر المصون: هذه همزة الاستفهام دخلت على حرف النفي فصيرت النفي تقريرًا. (1)

د- التوبيخ: وذلك في قوله تعالى: ﴿ أَتَامُرُونَ أَلنَاسَ بِالْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمُ ﴾ (سورة البقرة الآية: 44)

فخرج الاستفهام في هذه الآية الكريمة من معنى طلب الفهم إلى معنى التوبيخ، فقد جاءت هذه الآية موجهة من الله عز وجل إلى العلماء من يهود المدينة، وقد ذكر الخطيب القزوبيني معنى التعجب إلى جانب معنى التوبيخ عندما استشهد بقوله تعالى: ﴿ كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللّهِ وَكُنتُم مُ أَمَوَتًا فَأَحْياكُم ﴾ (سورة البقرة،الآية:28) فكيف عنده منحرفة عن معناها الحقيقي إلى معنى التوبيخ والتعجب، يقول: " أما التوبيخ فلان الكفر مع هذه الحال ينبئ عن الانهماك في الغفلة أو الجهل، أما التعجب فلان هذه الحال تأبى أن لا يكون للعاقل علم بالصانع، وعلمه به يأبى أن يكفر وصدور العلم مع المعارف القوي مظنة تعجب ."(2)

ه - التعجب: ويسمى استفهاما تعجبيا حين يكون الغرض من إيراده إثارة التعجب عند من يخاطَب به، منه ما يكون صادرا عن الله عز وجل، إذ ليس من صفاته سبحانه أن يتعجب تعجب استغراب، نظرا إلى سابق علمه بكل ما يحدث من عباده قبل حدوثه وعلمه بخلقه: ﴿ كُينَ تَكُفُرُونَ بِاللّهِ وَكُنتُمُ م مُورَتًا فَأَحْبِاكُم مُثُم يُمِيتُكُم م يُحَييكُم مُ م إلَي وَعلمه بخلقه: (سورة البقرة، الآية المباركة جاء منحرفا إلى معنى التعجب أي أنه استفهام تعجبي فيه معنى التوبيخ والتأنيب، فالمعنى أن كفركم بالله مع كونكم أمواتا فأحياكم ولم تُحيوا أنتم أنفسكم، أمر ينبغي أن تعجبوا منه قبل غيركم، وأمر يتعجب منه كل العقلاء من أهل الرشد، فحالكم يثير التعجب والاستغراب.

وقد ينحرف أسلوب الاستفهام إلى معان كثيرة تفهم من سياق الكلام ودلالته مثل: التسوية: في قوله تعالى: ﴿ سَوَآءُ عَلَيْهِمُ مَ ءَ آنذَرْتَهُم مَ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُم لَا يُومِئُونَ ﴾ (سورة البقرة الآية 06).

\_

<sup>.505</sup> ص محمد الخراط، (1) الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، تح: أحمد محمد الخراط، (1) ص (1)

<sup>(2)</sup> عرفات فيصل المناع: السياق و المعنى، ص 222.

التعظيم: كقوله تعالى: ﴿ مَن ذَا ٱلذِك يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

4-التمني: هو رغبة في نفس القائل تجاه أمر عسير أو غير ممكن الحصول، ويحصل بالأداة (ليت) وهي الأصل في هذا الأسلوب، كما يحصل بأدوات أخرى مثل (هل)، و (لو) و (ألا). ويقول ابن هشام: هو طلب ما لا طمع فيه أو ما فيه عسر، أو أنه طلب حصول الشيء على سبيل المحبة، أما عباس حسن فالتمني عنده هو الرغبة في تحقيق شيء سواء أكان تحققه ممكنا أو غير ممكن ولا يصح في أمر محتوم الوقوع. (1)

وجاء في جواهر البلاغة التمني هو طلب الشيء المحبوب الذي لا يرجى ولا يتوقع حصوله إما لكونه مستحيلا<sup>(2)</sup> كقول أبى العتاهية:

## ألا ليت الشباب يعود يوما فأخبره بما فعل المشيب

فعودة الشباب أمر مرغوب ومحبوب ولكنه مستحيل الحصول.

❖ أدوات التمني: للتمني أربع أدوات واحدة أصلية وثلاثة غير أصلية نائبة عنها.

أ\_ لو: وهي من الأدوات النائبة عن (ليت) ويتمنى بها لغرض بلاغي قال عز وجل: 
﴿ وَقَالَ ٱلذِينَ اِتَّبَعُوا لَوَ اَتَ لَنَا كَرّةً فَنَتَبَرّاً مِنْهُم ﴾ (سورة البقرة الآية: 167) فهذا من تمني المحال فرجعة الكافرين إلى الحياة الدنيا أصبحت في عداد المستحيل لانقضاء أمر الله فيها، فهي أمنية بعد فوات الأوان ولعل ما يرجّح أن تكون (لو) هنا بمعنى التمني فضلا عن نصب جوابها (فنتبرأ) قرينة من السياق الثقافي تحكم باستحالة ما يتمناه هؤلاء الكفار، الدين أعد لهم الله عز وجل جهنم وبئس المصير، وقد اهتدى أغلب المفسرين إلى معنى التمني في (لو) على الرغم من اشتراكها في أكثر من معنى، بموجّه لغوي تمثل بنصب جوابها وهو قوله: (فنتبرأ منهم) وهو ما نص عليه الزمخشري بقوله: (لو) في معنى التمني، ولذلك أجيب بالفاء الذي يجاب به التمنى كأنه قيل: ليت لنا كرة فنتبرأ منهم، فضلا عن وجود قرينة من

 $<sup>^{(1)}</sup>$  عرفات فيصل المناع: السياق والمعنى ، ص  $^{(240}$ 

<sup>(2) -</sup> أحمد الهاشمى: جواهر البلاغة، ص 101.

السياق الثقافي تمنع توجيهه إلى غير التمني، فقد استصعب هؤلاء الكافرون مصيرهم الذي آلوا إليه فتمنوا شيئا محالا. (1)

فقوله تعالى: «فنتبرأ منهم» منصوب بعد الفاء بأن مضمرة في جواب التمني الذي أشربته (لو)، ولذلك أجيب بجواب (ليت) الذي في قوله: ياليتني كنت معهم فأفوز .(2)

قال تعالى: ﴿ كَثِيرٌ مِنَ اَهَلِ الْكِنَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِّنْ بَعَدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّالًا ﴾ (سورة البقرة الآية:109)

جاءت (ود) على معنى أنهم تمنوا أن ترتدوا عن دينكم، وتمنيهم ذلك من عند أنفسهم ومن قبل شهوتهم لا من قبل التدين والميل مع الحق، لأنهم ودوا ذلك من بعد ما تبين لهم أنكم على الحق. (3)

ب- لولا- ولوما: قال تعالى: ﴿ وَقَالَ أَلذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوْ لَا يُكَلِّمُنَا أَللَهُ أَوْ تَاتِينَا آءَايَةً ﴾ (سورة البقرة، الآية: 118)

(وقال الذين لا يعلمون) وقال الجهلة من المشركين، وقيل: من أهل الكتاب ونفي عنهم العلم لأنهم لم يعلموا به، (لولا يكلمنا الله) هلا يكلمنا كما يكلم الملائكة وكلم موسى، استكبارًا منهم، (أو تأتينا آية) جحودا لأن يكون ما آتاهم من آيات الله واستهانته بها. (4)

ولولا ولوما يكونان حرفي ابتداء وقد تقدم ذلك عند قوله تعالى: ﴿ فَلَوَلَا فَضَلُ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُولِ المُلْمُولِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُولِ المُلْمُولِ المُلْمُلِمُ المُلْمُو

ج- لعل: وهي في أصلها للترجي والغرض من استعمالها للتمني، للدلالة على استحالة الأمر المتمنى بها، وكانت أكثر الأدوات ورودا في سورة البقرة، كقوله تعالى: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ

.91 الحلبي: الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، ج2، ص $^{(5)}$ 

\_

<sup>(1)</sup> عرفات فيصل المناع: السياق والمعنى، ص 243.

الحلبي: الدُّر المصون في علوم الكتاب المكنون، ج2، ص 218. الدُّر المصون في علوم الكتاب المكنون، ج2، ص

<sup>(3)</sup> الزمخشري: تفسير الكشاف، ص91.

 $<sup>^{(4)}</sup>$  المصدر نفسه، ص 94.

رسورة البقرة، الآية:183) أي لعلكم تتقون المعاصبي لأن الصائم أردع لنفسه من مواقعة السوء. (1)

وقوله أيضا: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَّ ﴾ (سورة البقرة، الآية:52)

أي ما أنعم الله به عليكم من العفو عن ذنبكم العظيم الذي وقعتم فيه وتستمرون بعد ذلك على الطاعة، وأصل الشكر في اللغة الظهور، قال الجوهري الشكر الثناء على المحسن بما أولاك من المعروف. (2) وقوله تعالى: ﴿ لَعَلَّهُم مَرُشُدُونَ ﴾ (سورة البقرة ،الآية: 186) أي يهتدون، قال الربيع بن أنس والرشد خلاف الغي: قال الهدوي: الرشد والرشاد الهدى والاستقامة. (3)

5-النداع: هو طلب الإقبال حسا أو نائب مناب (أدعو) سواء كان ذلك الحرف ملفوظًا أو مقدرا وهذه الأحرف هي: (يا)، و (الهمزة)، و (أي)، و (أيا)، و (هيا)<sup>(4)</sup>

كما جاء في جواهر البلاغة النداء هو طلب المتكلم إقبال المخاطب عليه بحرف نائب مناب (أنادي) المنقول من الخبر إلى الإنشاء (5) ؛ أي أن النداء هو طلب الإجابة لأمر ما بحرف من حروف النداء ينوب مناب: أدعوا وأنادي، كما أن جملة النداء تتكون من الفعل الذي ناب عنه حرف النداء وفاعله، فمثلا لو قلنا: (يا وليد) وأردنا استخراج المسند والمسند إليه في هذه الجملة فإن المسند هو الفعل (أدعو) الذي ناب أداة النداء (يا) والمسند إليه هو الفاعل وهو (أنا).

❖ أدوات النداء: النداء لون من ألوان الخطاب له حروفه الخاصة التي تميزه عن باقي الحروف اللغوية الأخرى، فهو ينطلق بامتداد الصوت لبث كوامن النفس وجلب

\_

<sup>(1)-</sup> الزمخشري: تفسير الكشاف، ص 112.

صديق حسن خان القنوجي: فتح البيان في مقاصد القرآن،1992، المكتبة العصرية للطباعة والنشر، لبنان، بيروت، -(2) ج1، ص 169.

المرجع نفسه، ص 373. $^{(3)}$ 

<sup>.233</sup> ص عرفات فيصل المناع: السياق والمعنى، ص  $^{(4)}$ 

<sup>(5)</sup> أحمد الهاشمي: جواهر البلاغة، ص 102.

الانتباه وقد اختلف النحويون في عدد أدوات النداء فقد ذكر سيبويه أنها خمسة وهي: يا، أيا، هيا، أي، الهمزة. (1)

فيما ذكر آخرون أنها ثمانية: "الهمزة، أي، أيا، هيا، آ، أي، وا "وقد اختلف النحاة في دلالة كل حرف منها على المسافة من حيث القرب والبعد أو التوسط بينهما لكن الراجح لديهم أنهم يربطون بين وجود المد في الحرف وبين بعد المسافة، أو قربها فقالوا أن الهمزة للقريب لانقطاع الصوت فيها، فإذا ما مدّت فيجوز أن ننادي بها البعيد أيضا ومثل الهمزة كذلك (أي) في الانقطاع أو المد، أما بقية الحروف فإنها تصلح لمناداة البعيد لوجود المد فيها.

وقد يخرج أسلوب النداء عن معناه الأصلي إلى معان أخرى، تفهم من السياق أي أنه هناك عوامل كثيرة داخلية وخارجية تتحكم في تحديد معنى الأسلوب فتؤدي إلى أحكام دلالته المباشرة لا تسمح بانحرافها وفي المقابل قد تؤدي هذه العوامل السياقية المختلفة إلى توجيه الدلالة نحو معنى جديد ومن أهم المعاني التي يخرج إليها النداء هي:

أ-الاختصاص: يستعمل النداء من أجل التنبيه على تخصيص المتحدث عنه كقوله تعالى: ﴿ يَنْبَنِ ٓ إِسْرَآ عِلَى اَنْكُرُواْ فِعُوى الْبَدِهِ عَلَى اللّهِ وَ الْمَعْرَى اللّهِ عَلَى اللهِ على الله عليه وسلم، فقال: يا بأوائلهم، استعطافا منه لهم على دينه، وتصديق رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: يا بني إسرائيل أذكروا أيادي لديكم، وصنائعي عندكم واستنقادي إياكم من أيدي عدوكم فرعون وقومه، وإنزالي عليكم المن والسلوى في تيهكم، وتمكيني لكم في البلاد، بعد أن كنتم مقهورين، واختصاصي الرسل منكم، وتفضيلي إياكم، أيام أنتم في طاعتي تبتغون مرضاتي فارجعوا طاعتي، بإتباع رسولي إليكم، وتصديقه وتصديق ما جاءكم من عندي، ودعوا التمادي في الظلال والغي. (3)

<sup>(1)-</sup>سيبويه (أبو بشر عمر بن عثمان):الكتاب، تح: عبد السلام محمد هارون، ط3، 1988م، مكتبة الخانجي، القاهرة، ج2، ص229،

ابن السراج (أبي بكر محمد بن سهل): الأصول في النحو، تح: عبد الحسين الفتلي، 43، 43، مؤسسة الرسالة، بيروت، ج1، ص376.

<sup>(3)-</sup>الطبري: تفسير الطبري، ج2، ص 496 – 497.

الأسلوب الانشائي الفصل الثاني:

ونفس الآية تكررت في سورة البقرة في الآية 122 وهذا تكرير لتذكير بني إسرائيل واعادة تحذيرهم للمبالغة في النصح.

ب-الحث على الفعل: ومنه قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا أَلذِينَ ءَامَنُواْ الدُّخُلُواْ فِي إِلسَّالِمِ كَآفَّةٌ وَلَا تَتَبِعُواْ خُطُوَتِ الشَّيَطَانِ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 208).

فالخطاب هنا موجه لمؤمني أهل الكتاب، «والسِلْم» بكسر السين وفتحها قرأ الأعمش: بفتح السين واللام، وهو الاستسلام والطاعة أي استسلموا لله وأطيعوه (كافة) لا يخرج أحد منكم عن طاعته، وقيل هو الإسلام والخطاب لأهل الكتاب لأنهم آمنوا بنبيهم وكتابهم... والمؤمنون أمروا بأن يدخلوا الطاعات كلها وشرائعه كلها، وأن لا يخلو بشيء منها. (1) فقد جاء النداء مؤكداً تتبيها لخطورة الأمر وعظمته، وتلاه وصف المنادي بالإيمان تتبيها لهم أن إتباع خطوات الشيطان ليس من صفة الإيمان، فقد جاء الأمر المنادى لأجله بصيغة النهى: (لا تتبعوا خطوات الشيطان)، فهو يأمر بالسوء والفحشاء وفى الآية استعارة بليغة تمثلت في كلمة (خطوات) فالشيطان غير مرئي والمجيء بكلمة خطوات بصورة كأنه حالة محسوسة، ذلك أن الإتباع هو اللحاق وتخفى الأثر إنما المقصود بالخطوات كيده واغواؤه. وقال ابن عباس: نزلت هذه الآية في أهل الكتاب والمعنى: يا أيها الذين آمنوا بموسى وعيسى أدخلوا في الإسلام بمحمد صلى الله عليه وسلم كافة. (2)

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا أَلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 183) افتتحت هذه الآية أيضا بالنداء في قوله تعالى: «يا أيها الذين آمنوا» فالخطاب موجه للمؤمنين، ففي الآية الكريمة بيان لحكم من الأحكام الشرعية وتكرير النداء لإظهار الاعتناء مع بعد العهد(3)، (كتب عليكم الصيام): الصيام مفعول لم يسم فاعله...والصيام لغة الإمساك عن الشيء مطلقا. (4)

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا أَلَذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقُولُواْ رَعِنَا وَقُولُواْ النَظْرُنَا وَاسْمَعُواٌّ وَلِلْبِ فِرِينِ عَذَابُ اللِّهِ اللَّهِ (سورة البقرة، الآية: 104).

الزمخشرى: تفسير الكشاف، ص (124)

<sup>(2)</sup> القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، ج3، ص394.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  الألوسي: روح المعاني، مج $^{(3)}$  ص

<sup>(4)</sup> الحلبي: الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، +2، ص+26.

جاء النداء تمهيدًا لتلقي الأمر المنادى لأجله مؤكدا بالحرف (ها) يليه وصف المنادى بالإيمان تشريعا وتكريما ودعوة إلى الاستجابة والامتثال، لما سيتلى وأعقب هذا النداء بأسلوب نهي في قوله تعالى: « لا تقولوا راعنا وقولوا انظربا واسمعوا »وفي هذا النهي الذي تلاه أيضا أسلوب أمر تحذيرا من أفعال اليهود، ففي الآية دعوة إلى تهذيب سلوك المؤمنين في مجلس رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ والتأدب في الحديث معه ذلك أن كلمة (راعنا) تعني السب والشتم عند اليهود، فاتخذوها فرصة للتجريح في شخص الرسول صلى الله عليه وسلم فكان بعض المسلمين يستعملونها دون قصد، فنزلت الآية لتحذرهم من خبث اليهود وتدعوهم إلى تهذيب اللسان قال القرطبي: " فأمر المؤمنين أن يتخيروا من الألفاظ أحسنها ومن المعاني أرقاها " (1) أثناء مخاطبة النبي كما دعاهم في آية أخرى إلى عدم رفع صوتهم فوق النبي عليه السلام، وأمر الله تعالى بالقول الجميل فقال (وقولوا أنظرنا واسمعوا) أي: اسمعوا ما أمرتم به ونهيتم عنه وخاطبوه بما أمرتم ولا تخاطبوه بما يسر اليهود. (2)

ومن بلاغة الآية أنها لم تذكر اسم النبي صلى الله عليه وسلم بعد لفظة راعنا تكريما وتنزيها له وإعلاء لشأنه، فتلاءم ذلك مع النهي عن قوله له واخْتُتِمَتْ الآية ببيان عاقبة الكفار من اليهود والمنافقين، وكان لتقديم الجار والمجرور بلاغة في نصر العذاب الأليم لهم وتخصيصهم بعقاب عظيم في قوله: «وللكافرين عذاب أليم»

ج- التنبيه: ومنه قوله تعالى: ﴿ يَآأَيُّهَا أَلنَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الذِي خَلَقَكُمْ وَالذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ الذِي خَلَقَكُمْ وَالذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونٌ ﴾ (سورة البقرة،الآية: 21).

لم يقع النداء في القرآن الكريم بغير «يا» من الأدوات والنداء في الأصل طلب الإقبال والمراد به هنا النتبيه، قال ابن عباس يا أيها الناس خطاب لأهل مكة و يا أيها الذين آمنوا خطاب لأهل المدينة؛ وهو هنا خطاب عام لسائر المكلفين «اعبدوا ربكم الذي خلقكم» قال ابن عباس وحدوا، وكل ما ورد في القرآن من العبادة معناه التوحيد. (3)

فالمقصود من قوله: «يا أيها الناس» الإقبال على موعظة نبذ الشرك وذلك هو غالب اصطلاح القرآن في الخطاب ب"يا أيها الناس"، و افتتح الخطاب بالنداء تتويها به، ويا

<sup>(1)-</sup> القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، ج2، ص 293.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  صدیق حسن خان القنوجی: فتح البیان فی مقاصد القرآن، ج  $^{(2)}$  صدیق حسن خان القنوجی:

<sup>(3)-</sup>المرجع نفسه، ص 244.

حرف للنداء وهو أكثر حروف النداء استعمالا فهو أصل حروف النداء، ولذلك لا يقدر غيره عند حذف حرف النداء ولكونه أصلا كان مشتركا لنداء البعيد والقريب، «اعبدوا ربكم» والمخاطب بالأمر بالعبادة المشركون من العرب وأهل الكتاب والمؤمنين كل بما عليه من واجب العبادة من إثبات الخالق ومن توحيده ومن الإيمان بالرسول، والإسلام للدين والامتثال لما شرعه وفي قوله «الذي خلقكم» زيادة بيان لموجب العبادة، أو زيادة بيان لما اقتضته الإضافة من تضمن معنى الاختصاص بأحقية العبادة وقوله « والذين من قبلكم» يفيد تذكير الدهريين من المخاطبين الذين يزعمون أنهم إنما خلقهم آباؤهم؛ بأن آباؤهم الأولين لابد أن ينتهوا إلى أب أول فهو مخلوق الله تعالى. (1)

ثانيا: الإنشاء غير الطلبي: الأساليب الإنشائية غير الطلبية هي كل: ما لا يستدعي مطلوبًا غير حاصل وقت الطلب وهي القسم الثاني للأساليب الإنشائية، إذ لا تقل هذه الأساليب أهمية عن الأساليب الإنشائية الطلبية؛ لأنها تقوم بالدور نفسه الذي تؤديه الأساليب الأخرى فما يقال هناك في الأساليب الإنشائية الطلبية من دلالة مباشرة ودلالة غير مباشرة يقال هنا في الأساليب الإنشائية غير الطلبية ما دامت الغاية الرئيسية من الكلام موجودة في هذه الأساليب أيضا، وهي التواصل المحكم بين طرفي الحديث (المخاطِب والمخاطَب). (2)

كما جاء في جواهر البلاغة الإنشاء غير الطلبي مالا يستدعي مطلوبا غير حاصل وقت الطلب، ويكون بصيغ المدح، والذم، وصيغ العقود، والقسم والتعجب والرجاء، ويكون برُبَّ ولعل وكم الخبرية<sup>(3)</sup>

## أساليب الإنشاء غير الطلبى:

1/ أسلوب المدح والذم: يعتمد الأسلوبان على ثلاثة أركان، حددها النحاة لتبين أهم ما يميز شكل الأسلوبين وهي:

أ- أداة المدح أو الذم، وأشهرها: نعم، وبئس، وحبذا، ولا حبذا.

ب-فاعل المدح أو الذم.

ج-المخصوص بالمدح أو الذم.

\_

<sup>.325</sup> محمد الطاهر بن عاشور: تفسير التحرير و التنوير، ج1، ص $^{(1)}$ 

 $<sup>^{(2)}</sup>$  عرفات فيصل المناع: السياق و المعنى، ص  $^{(2)}$ 

<sup>(3)</sup> أحمد الهاشمي: جواهر البلاغة، ص 79.

وكل ركن من هذه الأركان له أحكام خاصة قد ذكرت في كتب النحو بشكل مفصل. (1)

إن السمة البارزة لهذين الأسلوبين هي الدلالة على المدح أو الذم العامين ومن ثم فإن أي نص يحمل هذه السمة يدل على الدلالة المباشرة التي نعنيها هنا، (فنعم) تدل على المدح العام و (بئس) تدل على الذم العام، فالمدح العام يشمل الفضائل كلها، والذم العام يشمل العيوب كلها، أما إن جاء الأسلوب وسط سياق داخلي أو خارجي مناف لهذه الدلالة فإن الأسلوب سوف ينحرف عما قلناه قليلا أو كثيرا ليولد دلالة جديدة. (2)

قال تعالى: ﴿ بِيسَمَا آشَتَرُوا بِهِ آنفُسَهُ مُ اَنْ يَّكُفُرُوا بِمَآ أَنزَلَ آللَهُ ﴾ (سورة البورة الآية:90) أي بئس الشيء وقال الفراء بئسما باعوا به حظ أنفسهم حين استبدلوا الباطل بالحق (أن يكفروا بما أنزل الله) يعنى القرآن. (3)

وجاء في الدر المصون (بئسما اشتروا) بئس فعل ماض غير متصرف، معناه الذم. (4)

ونحو قوله تعالى أيضا: ﴿ قُلْبِيسَمَا يَامُرُكُم بِهِ ۚ إِيمَنْكُمُ وَمِنِيكَ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 93) الذي زعمتم أنكم تؤمنون بما أنزل عليكم وتكفرون بما وراءه... وكذلك ما وقع منكم من عبادة العجل ونزول حبه من قلوبكم منزلة الشراب؛ وهو أعظم ما يدل على أنكم كاذبون في قلوبكم، فإن زعمتم أن كتابكم الذي آمنتم به أمركم بهذا فبئس ما يأمركم به إيمانكم بكتابكم. (5)

قال تعالى: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَأُمَتِّعُهُ وَلِيلًا ثُمَّ أَضَطُرُهُ وَإِلَى عَذَابِ البَّارِ وَبِيسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ (سورة البقرة الآية: 126) وقوله (بِئْسَ المَصِير) المصير فَاعل والمخصوص بالذم محذوف أي: النار والتقدير: وبئس المصير النار أو بئس الصيرورة صيرورتكم إلى النار . (6)

وفي قوله تعالى: ﴿ إِن تُبُدُواْ الصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا هِيَ ﴾ ( سورة البقرة، الآية: 271 )، جاء الضمير (هي)

\_\_\_

<sup>.255</sup> صوفات فيصل المناع: السياق والمعنى، ص $^{(1)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص 257.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  القنوجي: فتح البيان، ج1، ص 222.

 $<sup>^{(4)}</sup>$  السمين الحلبي: الدر المصون، ج1، ص 507.

القنوجي: فتح لبيان، ج1، ص 225.

<sup>.113</sup> السمين الحلبي: الدر المصون، ج $^{(6)}$  السمين الحلبي الدر المصون، ج

العائد على الصدقات مخصوصا بالمدح العام الصريح الذي يشمل جميع أنواع الصدقات من دون استثناء، وقد عمل السياق الديني المتمثل بمعرفتنا لأحكام الشريعة وموقفها من إبداء الصدقات في هذه الآية المباركة على أحكام الدلالة المباشرة لهذا الأسلوب. (1)

## 2-أسلوب التعجب:

للتعجب شكلان: شكل قياسي، وله صيغتان هما: (ما أفعله) و (أفعل به)، والتعجب كما أجمع عليه العلماء فهو استعظام أمر ما قد يكون ذلك الأمر نادرا أو غريبا وقد يكون ظاهر المزية، ولكنه على أي حال خافي السبب أو أنه ذلك الشعور الداخلي الذي ينتاب النفس حين تستعظم أمرا نادرا أو لا مثيل له، مجهول الحقيقة أو خافي السبب.

فالتعجب على وفق هذا الفهم لا يكون إلا في أمرين:(2)

- غرابة أو ندرة أو تميز الأمر الذي نتكلم عنه.
- خفاء سبب تلك الغرابة أو الندرة أو التميز عن القائل.

ولأن الله سبحانه وتعالى لا يخفى عليه شيء في الدنيا أو الآخرة ،فقد أنكر علماؤنا أن يقع تعجب منه سبحانه وتعالى، وأرجعوا كل ما ورد في كلامه أو على لسان رسوله مما يدل على ظاهرها على أنه يتعجب، إنما الغاية من تلك الأساليب هي إظهار العجب والدهشة للسامعين، وهو تعليل كما هو واضح يرجع إلى تلك الخلفية الثقافية التي يحملها مستقبل النص سواء أكان شخصا عاديا أم من المشتغلين في تعليل النصوص اللغوية. (3) وتحدث الدلالة المباشرة للأسلوب إن جاء تركيب سماعي قياسي يدل على التعجب، ولم يصاحبه أي مرجع لغوي أو غير لغوي يحرّف دلالته من المباشر إلى غيرها.

<sup>(1)</sup> عرفات فيصل المناع: السياق و المعنى، ص $^{(1)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup>- المرجع نفسه، ص 267.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  المرجع نفسه، ص  $^{(3)}$ 

على النار، يقول ابن كثير في هذا النص أنه على تقدير: يتعجب من رآهم فيها من صبرهم على ذلك، مع شدة ما هم فيه من العذاب، والنكال، والأغلال، يقول ابن جني: وقيل في قوله: (فما أصبرهم على النار)، أي ما الذي دعاهم إلى الصبر على موجبات النار؟ والتعجب هنا للمؤمنين من جرأة أولئك الكفار على اقتراف المعاصي التي أدت بهم إلى النار وأي صبر لهم؟ وهم في النار يعذبون ولا سبيل لهم إلى الخروج منها، وهو السبب الذي لا يخفى على الله عز وجل.(1)

ولهذا إذا كان منشئ الرسالة هو الله سبحانه وتعالى فلا يمكننا على أي حال من الأحوال أن نفهم هذا الأسلوب على أنه تعجب؛ لأنه رب العالمين لا يخفى عليه شيء وكل ما ورد في كلامه مما يدل على أنه يتعجب إنما الغاية منه إظهار العجب والدهشة للسامعين.

قال تعالى: ﴿ قَالُواْ سُبْحَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَاۤ إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَاۤ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ (سورة البقرة البقرة الآية:32).

يأتي اسم المصدر (سبحان) المضاف إلى ضمير الخطاب (الكاف) في الآية الكريمة ليخلق صيغة سماعية للتعجب، تمثلت بتعجب الملائكة من قول الله عز وجل في الآية السابقة لها وهو قوله: ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ أَلَاسُمَآءَ كُلَهَا ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى أَلْمَلَيْكَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِ بِأَسْمَآءِ هَوَ لَكَ السابقة لها وهو قوله: ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ أَلَاسُمَآءَ كُلَهَا ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى أَلْمَلَيْكِكَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِ بِأَسْمَآءِ هَوَ لَلْ السابقة لها وهو قوله: ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ أَلَاسُمَآءَ كُلَهَا ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى أَلْمَلَيْكَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِ بِأَسْمَآءِ هَوَيُلَاّ إِن كُنتُمْ صَدِقِينٌ ﴾ (سورة البقرة،الآية: 31)، فجاء التعجب بلفظ (سبحانك) تقديسا وتنزيها من الملائكة لله تعالى أن يحيط أحد بشيء من علمه إلا بما يشاء، وأن يعلموا شيئا إلا ما علمهم الله تعالى (٤) ، (قالوا سبحانك لا علم لنا إلا ما علمتنا) استئناف واقع موقع الجواب كأنه قيل: فماذا قالوا...ومعنى (سبحانك) تنزيه لك بعد تنزيه والغرض من هذا الجواب الاعتراف بالعجز من أمر الخلافة، والقصور عن معرفة الأسماء على أبلغ وجه كأنهم قالوا: لا علم لنا إلا ما علمتنا ولم تعلمنا الأسماء فكيف نعلمها. (٤)

<sup>-271 - 270</sup> عرفات فيصل المناع: السياق و المعنى، ص

 $<sup>^{(2)}</sup>$  المرجع نفسه، ص 272.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  الألوسي: روح المعاني، مج 1، ص 228.

## 3- أسلوب الرجاء:

ويكون بعسى وحرى واخلولق كقوله تعالى: ﴿ وَعَسِينَ أَن تَكُرَهُواْ شَيْعًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسِينَ أَن تُحِبُّواْ شَيْعًا وَهُو شَرُّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (سورة البقرة الآية: 216).

(وعسى أن تكرهوا شيئا) جميع ما كلفوا به فإن النفوس تكرهه وتنفر منه وتحب خلافه. (1) والمعنى عسى أن تكرهوا الجهاد طبعا لما فيه من المشقة، وأما شرعا فهو محبوب وواجب....(وهو خير لكم) فربما تغلبون وتظفرون وتغنمون وتؤجرون...(وعسى أن تحب شيئا) أي ترك القتال (وهو شر لكم) فربما يتقوى عليكم العدو فيغلبكم ويحل بكم أشد ما تخافونه من الجهاد الذي كرهتم....(والله يعلم) ما فيه صلاحكم وفلاحكم. (2)

 $<sup>^{(2)}</sup>$  صديق حسن خان القنوجي: فتح البيان، ج1، ص $^{(2)}$ 



الزمخشري: تفسير الكشاف، ص126.

## خلاصة الفصل:

وخلاصة ما تناولناه في الفصل الثاني ما يلي:

\*تنوعت الأساليب المستعملة في سورة البقرة ومن بين هذه الأساليب الأسلوب الإنشائي وهو مالا يحتمل الصدق أو الكذب، وينقسم إلى قسمين: طلبي وغير طلبي.

أما الطلبي: هو الأمر والنهي والاستفهام والنداء والتمني.

أما الغير طلبي: هو التعجب والقسم والمدح والدم.

\*الأغراض البلاغية لأسلوب النهي هي نفسها الأغراض البلاغية للأمر.

\*في الإنشاء الطلبي معنى الجملة يتأخر عن وجود لفظه، مثل قولي أكتب الدرس فمعنى الجملة يأتي بعد الطلب أي بعد الأمر بالكتابة، أما الإنشاء غير الطلبي فيتحقق وجود لفظه فإذا قال الشخص لآخر أنا أبايعك على السمع والطاعة فإن المعنى يتحقق وقت التلفظ بكلمة أبايعك.

\*كل أغراض الأساليب الإنشائية تأتي حسب المعنى الذي يوحي به سياق الكلام، أي أن الأساليب في العربية تأخذ بعدا شكليا وآخر سياقيا، يتمثل بعدها الشكلي بما اتفق عليه النحاة والبلاغيون من صيغ وأدوات تميزها عن غيرها، أما عن بُعدها السياقي فيتمثل في تفاعلها مع غيرها من عناصر لغوية أو غير لغوية فينتج عن ذلك تغير في مدلولات تلك الأساليب.

\*الإنشاء غير الطلبي لا يبحث فيه البلاغيون لأن أكثر صيغه في الأصل أخبار نقلت إلى الإنشاء، ويقتصرون في بحثهم على الإنشاء الطلبي لما يمتاز به من لطائف بلاغية.

# الفصل الثالث: التحويلات بين أسلوبي الخبر والإنشاء في سورة البقرة.

#### أولا: التحويلات بين أسلوبي الخبر والإنشاد.

- 1. تحويل الاستفهام إلى الخبر.
  - 2. تحويل الخبر إلى الأمر.
  - 3. تحويل الخبر إلى النهى.
  - 4. تحويل النداء إلى الخبر.
  - 5. تحويل التمنى إلى الخبر.

#### ثالثا: التحويلات بين أسلوبي الخبر والإنشاء:

تَمة أنماط من التحويل في العربية حسب معالجة النحويين لها من جانب، وحسب فهم المعنى التي تؤديه من جانب أخر، وهذه الأنماط تتنوع على مستويات مختلفة فهناك تحويل على مستوى الكلمة، وهناك تحويل على مستوى الكلمة، وهناك تحويل على مستوى الجملة، وقد يتسع مفهوم التحويل في الجملة ليشمل التحويل في المعنى أيضا بحيث تكون الجملة في ظاهرها على تركيب ويقصد به معنى تركيب آخر، وهذا ما تحدث فيه البلاغيون.

#### 1. تحويل الاستفهام إلى الخبر:

عندما تدخل الهمزة على الجملة الاسمية فإنها لا تغير في رتبة مكوناتها شيئا وتبقى على حالها جملة اسمية، لكن التغيير يكون. بنقل الجملة الاسمية من توليدية إخبارية إلى جملة اسمية استفهامية تحويلية، ويكون التحويل بزيادة عنصر الاستفهام أي؛ أن الذي يتغير هو معنى الجملة، يقول خليل عمايرة " أما عندما تدخل الهمزة على الجملة الاسمية تدخل الهمزة على المبتدأ والخبر "(1) وما يتعلق بهما"؛ أي أن الهمزة عندما تدخل على الجملة لا تتغير تركيبها بل يكن التغيير على مستوى المعنى.

ومن الأمثلة: في سورة البقرة قوله تعالى: ﴿ ﴿ قُلَ - آنتُمُ وَأَعَلَمُ أَمِ اللَّهُ وَمَنَ اَظْلَمُ مِمَّن كَتَمَ شَهَكَدَةً عِندَهُ. مِنَ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ بِغَنْفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونٌ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 140).

في الآية الكريمة دخلت الأداة "أً" على الجملة الاسمية المتكونة من اسمين المبتدأ "أنتم" الذي يدل على المخاطبين والخبر "أعلم" فعند نزع الأداة تتحول الجملة من معناها الأصلي (الاستفهام) إلى الخبر (أي من جملة إنشائية إلى جملة خبرية).

وكذلك في قوله تعالى ﴿ وَإِذَاقِيلَ لَهُمُ مِءَامِنُواْ كُمَا ءَامَنَ أَلنَّاسُ قَالُوٓاْ أَنُومِنُ كُمَا ءَامَنَ أَللَّا إِنَّهُمْ هُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَمُونَ ﴾ . (سورة البقرة، الآية:13).

في هذه الآية أداة استفهام وهي الهمزة، فقوله" أنؤمن كما آمن السفهاء" استفهام للإنكار قصدوا منه التبرئ من الإيمان على أبلغ وجه، وجعلوا الإيمان المتبرأ منه شبيه بإيمان السفهاء. (2)

<sup>(1)</sup> خليل عمايرة: أسلوبا النفي والاستفهام في العربية، ط1، 1987، دار الفكر للنشر والتوزيع، ص 21.

<sup>.287</sup> محمد الطاهر بن عاشور: التحرير والتنوير، ج1، ص  $^{(2)}$ 

وهنا خرج الاستفهام من معناه الأصلي وهو طلب العلم إلى أغراض أخرى تفهم من مضمون الكلام، حيث هنا معنى الاستفهام هو الإنكار.

#### 2. تحويل الخبر إلى الأمر:

ومن استعمال الخبر بمعنى الأمر كما ورد في سورة البقرة:

قوله تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَّقَتُ يَتَرَبَّصَى بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوٓءٌ وَلَا يَحِلُ لَمُنَّ أَنْ يَكُتُمْنَ مَا خَلَقَ أَللَّهُ فِي ۖ أَرْحَامِهِنَ اللّهِ وَالْمُطَلَّقَ اللّهُ فِي أَرْحَامِهِنَ إِللّهِ وَالْمُورِ الْمُحَرِّ ﴾ ( سورة البقرة، الآية: 228).

أي معنى الآية ليتربصن بأنفسهن، وهو كلام خبري دل على الأمر، فجملة والمطلقات "يتربصن" خبرية المراد به الأمر، فالخبر مستعمل في الإنشاء... فكأنهم امتثان الأمر بالتربص (1)، والسبب في دلالة الجملة الخبرية على معنى الأمر هو سياق الكلام الذي أمر الله تعالى به.

و ورد كذلك في قوله تعالى: ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنَ اَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةُ ﴾ ( سورة البقرة، الآية: 233).

وورد في هذه الآية الفعل "يرضعن" وهو خبر جاء بمعنى الأمر المؤكد، (2) ففي قوله تعالى "يرضعن أولادهن" فهذا الكلام و إن كان في اللفظ خبرا إلا أنه في المعنى أمرا وإنما جاز ذلك لوجهين: الأول: تقدير الآية، والوالدات يرضعن أولادهن في حكم الله الذي أوجبه إلا أنه حذف لدلالة الكلام عليه و الثاني أن يكون معنى ليرضعن إلا أنه حذف ذلك للتصرف في الكلام. (3)

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلذِينَ ءَامَنُوۤا إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنِ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُسَمَّى فَاحْتُبُوهُ ۗ وَلَيَكْتُب بَّيْنَكُمْ قَالَ تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلذِينَ ءَامَنُوۤا إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنِ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُسَمَّى فَاحْتُبُوهُ ۗ وَلَيَكُتُ بَّيْنَكُمْ كَالِي الْعَدْلِ ﴾ ( سورة البقرة ، الآية: 282).

ففي الآية الكريمة بيان لكيفية الكتابة المأمور بها وتعيين من يتولاها إثر الأمر بها إجمالا... وليكن الكاتب من شأنه التسوية وعدم الميل إلى أحد الجانبين بزيادة أو نقص. (4)

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup>– الألوسي: روح المعاني، مج2، ص 54.



<sup>.388</sup> محمد الطاهر بن عاشور: التحرير والتنوير، ج2، ص $^{(1)}$ 

الزمخشري: تفسير الكشاف، ص 135. الزمخشري: -(2)

 $<sup>^{(3)}</sup>$  الرازي: تفسير الفخر الرازي، ج $^{(3)}$  ص

عند دخول عنصر التحويل (لام الأمر) تحولت الجملة من معنى الخبر إلى معنى الإنشاء فلام الأمر هنا عنصر تحويل يدخل على الجملة الخيرية التي تبدأ بالفعل المضارع فيحول الجملة الخبرية إلى جملة إنشائية.

#### 3. تحويل الخبر إلى النهي:

وقد يراه من الخبر في الجملة الخبرية النهي و منه:

ففي قوله تعالى: " الحج أشهر معلومات فمن فرض فيهن الحج فلا رفث ولا فسوق ولا جدال في الحج." أي: فمن فرض فيهن الحج فلا يرفث ولا يفسق ولا يجادل في الحج. في هذه الآية ضرب من النهي عجيب، يقول الزمخشري، لأنهما حملا الأولين على معنى النهي كأنه قيل فلا يكونن رفث ولا فسوق والثالث على معنى الإخبار بانتفاء الجدال كأنه قيل ولاشك ولا خلاف في الحج<sup>(1)</sup>، فعند دخول عنصر التحويل (لا الناهية) تحولت الجملة من معنى الخبر إلى معنى الإنشاء وتغير موقع الفعل الإعرابي؛ أي أن الخبر هنا جاء بمعنى النهى.

قال تعالى: ﴿ وَإِذَ اَخَذَنَا مِيثَقَ بَخِ وَسُرَآءِيلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا أَللّهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا وَذِى الْقُرُبِي وَالْمَسَكِينِ وَقُولُوا لِلنّاسِ حُسَنًا ﴾ (سورة البقرة، الآية: 83). جاء في هذه الآية إخبار في معنى النهي، وهو أبلغ من صريح النهي لما فيه من إيهام أن المنهي سارع إلى الانتهاء فهو يخبر عنه ويعضده قراءة لا تعبدوا وعطف (قالوا) عليه فيكون على إرادة القول فهنا صرح المفسرون الخبر في الآية بمعنى النهي، وتحدث البيضاوي عن بلاغة خروج الخبر إلى النهي و علله بسرعة نهاية المخبر عنه ( النهي) وهم بنو إسرائيل و اعتمد على قرينة حالية دلل بها على بلاغة النهي بطريقة الإخبار. (2)

<sup>(2)</sup> البيضاوي: أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج1، ص 91.



 $<sup>^{(1)}</sup>$  السمين الحلبي: الدار المصون، ج2، ص 325.

وورد كذلك في قوله تعالى: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاخُ اللَّ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا يُضَاّزُ كَاتِبُ وَلَا شَهِيدُ وَإِن تَفْعَلُواْ فَإِنَّهُ وَهُمُوقُا بِكُمْ وَاتَّقُواْ اللّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ وَاللّهُ بِكُلِّ شَرْءٍ عَلِيكٌ ﴾ ولا شَهِيدُ وَإِن تَفْعَلُواْ فَإِنَّهُ وَهُمُوقُا بِكُمْ وَاتَّقُواْ اللّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللّهُ وَاللّهُ بِكُلِّ شَرْءٍ عَلِيكٌ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 282)

فالله تعالى في هذه الآية ينهي عن ترك الإجابة والتحريف والتغيير في الكتب والشهادة أو النهى عن الضرار بهما و إن فعلوا الضرار أو ما نهاهم عنه فهو خروج عن الطاعة لاحق لهم به ويأمرهم بتقوى الله في مخالفة أمره ونهيه. (1) فعند دخول عنصر التحويل لا الناهية تحولت الجملة من الخبر إلى النهى.

#### 4. تحويل الخبر إلى النداء:

حيث جاء في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلذِينَ ءَامَنُوا بَتَقُواْ اللّهَوَذَرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ ٱلرِّبَوَاْ إِن كُنتُم مُومِنِينٌ ﴾ ( سورة البقرة، الآية: 278)

حيث جاءت هذه الآية بمعنى أجعلوا بينكم وبين عذاب الله وقاية بترككم ما بقي لكم من الربا وصفحكم عنه (2)، فهناك من يعد (أيّ) أداة نداء ففي قوله تعالى: "يا أيها" أصلها أنادي أنادي فإنه نتيجة نتيجة تكرار الجملتين الفعليتين هي التأكيد، ولأهمية المنادى وانتباهه إلى المنادي ولجعله ينبه ما يسمع حيث أن هذا الانتقال من الخبر الى الانشاء أثر في بنية الجملة السطحية فمن أسباب التحويل من البنية العميقة التي تحتوي فعلا لزم إضماره قصد الإنشاء، لأن الفعل إذا ظهر في جملة النداء يوهم الإخبار.(3)

وورد كذلك في قوله تعالى ﴿ يَبَنِحَ إِسَرَاءِيلَ اَذَكُرُواْ نِعْمَتِى أَلْتِحَ أَنْعَمْتُ عَلَيْكُو وَأَنِي فَضَّلْتُكُو عَلَى الْمُعَالَيْنَ ﴾ (سورة البقرة، الآية: 122)

في هذه الآية أعيد نداء بني إسرائيل نداء التنبيه والإنذار والتذكير على طريقة التكرير في الغرض الذي سبق الكلام الماضي لأجله، فإنه ابتدأ نداءهم أولا بمثل هذه الموعظة في ابتداء التذكير بأحوالهم الكثيرة خيرها وشرها. (4)

<sup>(1)-</sup>البيضاوي: انوار التنزيل وإسرار الناويل، ص 165.

<sup>(2) –</sup> القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، ج4، ص 404.

<sup>(3)</sup> خالد موسى مصطفى العجارمة: التحويلات الأسلوبية بين الخبر والإنشاء في النحو العربي، رسالة مقدمة استكمالا للحصول على درجة الدكتوراه، 2009م، جامعة مؤتة، ص 79.

<sup>.697</sup> محمد الطاهر بن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، ج1، ص  $^{(4)}$ 

فعند نزع أداة النداء "يا" وتعويضها بالفعل "أنادي أو أدعو" تتحول الجملة من الإنشاء الى الخبر؛ أي التحول من الانشاء الى الخبر، وهذا التحول يترك أثرا في بنية الكلام ودلالته.

#### 5. تحويل التمني إلى الخبر:

قال تعالى ﴿ وَقَالَ أَلذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوْ لَا يُكَلِّمُنَا أَللَّهُ أَوْ تَاتِينَا ٓ ءَايَةٌ كَذَالِكَ قَالَ أَلذِينَ مِن قَبْلِهِم قَالَ تَعالَى ﴿ وَقَالَ أَلذِينَ مِن قَبْلِهِم مِنْ أَللَهُ أَوْ تَاتِينَا ٓ ءَايَةٌ كَذَالِكَ قَالَ أَلذِينَ مِن قَبْلِهِم مِنْ اللهِ مَنْ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَا مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَا مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَا اللهُ مَا مُنْ اللهُ مَا اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا أَلّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ

أي: هلا يكلمنا الله بنبوة محمد صلى الله عليه وسلم، فنعلم أنه نبي، فنؤمن به أو يأتينا بآية تكون علامة على نبوته (1)، ففي الآية الكريمة تمني في قوله تعالى: " لولا يكلمنا الله" حيث تدخل (لولا) على التركيب فتحول دلالته إلى تمني أي تتحول دلالة الجملة من الخبر إلى الإنشاء.

ومن خلال ما سبق نستنج أن هناك أسباب وراء تحويل أسلوب المتكلم من بنية إلى أخرى، فقد يكون المتكلم يستعمل نمطا إخباريا و قد يكون يستعمل نمطا إنشائيا وقد يحول المتكلم أسلوبه من الخبر إلى الإنشاء لأسباب يقتضيها الموقف الكلامي فيترك هذا التحويل أثره في تركيب الجملة كما يترك اثر في دلالتها، حيث يجمع علماء العربية على أن الانتقال من الخبر إلى الإنشاء يؤثر في بنية الجملة.

القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، ج2، ص 342.

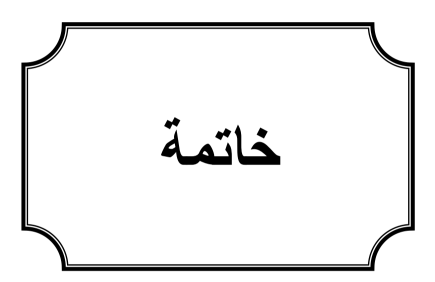


#### خلاصة الفصل:

اعتمدنا في دراسة هذا الفصل على سورة البقرة التي تعتبر معجزة خالدة دائمة في اللفظ و المضمون و الأسلوب، حيث قمنا باستخراج التحويلات بين أسلوبي الخبر والإنشاء منها:

- 1. تحويل الاستفهام إلى الخبر.
  - 2. تحويل الخبر إلى الأمر.
    - 3. تحويل الخبر إلى نهى.
    - 4. تحويل الخبر إلى نداء.
  - 5. تحويل التمني إلى الخبر.

حيث لهذه التحويلات أثر في تركيب الجملة و دلالتها و لها أثر أيضا في بنية الجملة وذلك عند الانتقال من الخبر إلى الإنشاء أو العكس.



الأخبار التي وردت في القرآن الكريم والحديث النبوي والحقائق العلمية، لا شك فيها فهي لا تدخل في دائرة التصديق والتكذيب على عكس غيرها من الأخبار.

الأسلوب الخبري لا يقتصر على غرضين أصليين فقط، بل يلقى لأغراض بلاغية أخرى تقهم من السياق وقرائن الأحوال وهذا ما ورد في سورة البقرة.

كثرة توظيف مؤكدات الخبر في سورة البقرة، وهذا من أجل توكيد وتقوية الحكم في الآيات وعلى حسب حال المستمع من شاكا ومترددا في قبول الخبر.

- ♦ ظهور الأساليب الإنشائية من الناحية البلاغية على حقيقتها وخروجها لأغراض بلاغية كالدعاء أو التهديد أو التعجيز أو النصح والإرشاد... وهي سمة أخرى للغة العربية وخاصة في القرآن الكريم.
- ❖ عدم عناية البلاغيين بالأسلوب الإنشائي غير الطلبي وذلك نظراً إلى قلة الأغراض واللطائف المتعلقة بها.
- ❖ بينت هذه الدراسة أهمية السياق في تغيير دلالة الأساليب؛ فهو الأيقونة المتحكمة في توجيه دلالة الأسلوب بحيث يؤثر في شكل الأساليب ويعطيها دلالة أخرى قد تصل إلى حد النقيض.
- ❖ بينت الدراسة أنه لا حدود بين الأساليب في الجانب الدلالي فبإمكاننا أن نستفهم
   بالتركيب الخبري أو نخبر عما نريد بالأسلوب الطلبي.
- ❖ تعتبر سورة البقرة معجزة خالدة دائمة في اللفظ والمضمون والأسلوب وهي غنية
   بالأساليب الخبرية والانشائية .
  - ❖ تميزت سورة البقرة بسرد مجموعة من الأحداث وتبيان كثير من القضايا.
- ❖ كما بينت هذه الدراسة أيضاً التحولات التي تطرأ على أسلوبي الخبر والإنشاء وهي
   انزال الخبر منزلة الإنشاء أو العكس نذكر منها:
  - تحويل الاستفهام إلى الخبر.
    - تحويل الخبر إلى الأمر.

- تحويل الخبر إلى النهي.
- تحويل النداء إلى الخبر.
- تحويل التمني إلى الخبر.

## قائمة المصادر و المراجع

القرآن الكريم برواية ورش عن نافع .

#### المصادر و المراجع:

- 1. أحمد الهاشمي: جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع،2017، مؤسسة الهنداوي.
  - 2. أحمد أمين: النقد الأدبي، 2012م، دار كلمات عربية، القاهرة، مصر.
- 3. أحمد مطلوب: أساليب بلاغية الفصاحة- البلاغة- المعاني، ط1، وكالة المطبعات، الكويت.
  - 4. أيمن عبد الغني: الكافي في البلاغة، 2011م، دار التوفيقية للتراث، القاهرة.
- 5. البيضاوي (ناصر الدين أبي الخير عبد الله بن عمر ): أنوار التنزيل وأسرار التأويل، دار احياء التراث العربي، بيروت
  - 6. جلال الدين السيوطي: الإتقان في علوم القرآن، ط1، 2008، مؤسسة الرسالة للنشر، دمشق، سوريا.
- 7. جورج مونان: مفاتيح الألسنة، تر:الطيب بكوش، 1994م، مؤسسة سعيدان للطباعة والنشر.
  - 8. ابن جنى: الخصائص، تح: محمد على النجار، ط2، عالم الكتب، بيروت.
- 9. حسن طبل: علم المعاني في الموروث البلاغي تأصيل وتقييم، ط2، 2004، مكتبة الإيمان المنصورة، مصر.
- 10. الحسين بن محمد الراغب الاصفهاني: المفردات في غريب القرآن ، مكتبة الأنجلو المصرية.
- 11. خليل عمايرة: أسلوبا النفي والاستفهام في العربية، ط1، دار الفكر للنشر والتوزيع.
- 12. رابح بومعزة: نظرية النحو العربي ورؤيتها لتحليل البنى اللغوية، ط1، 2011، عالم الكتب الحديث، عمان، الأردن.
  - 13. الزركشي (بدر الدين محمد بن عبد الله): البرهان في علوم القرآن، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار التراث، القاهرة.

- 14. زكريا ميشال: الألسنة التوليدية والتحويلية وقواعد اللغة العربية، ط1، 1982، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، لبنان، ص14.
- 15. الزمخشري (ابي القاسم جار الله): تفسير الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل ، ط1، 2009م، دار المعرفة بيروت، لبنان.
- 16. سلم سليمان الخماش: المعجم وعلم الدلالة، 1428ه، جامعة الملك عبد العزيز نجدة.
  - 17. السمين الحلبي (أحمد بن يوسف): الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، تح: أحمد محمد الخراط.
    - 18. سيبويه (أبو بشر عمر بن عثمان): الكتاب، تح: عبد السلام محمد هارون، ط3، 1988م، مكتبة الخانجي، القاهرة.
  - 19. ابن السراج (أبي بكر محمد بن سهل): الأصول في النحو، تح: عبد الحسين الفتلى، ط3، 1996م، مؤسسة الرسالة، بيروت.
- 20. الشافعي (محمد بن عبد الرحمان): جامع البيان في تفسير القرآن، تح: عبد الحميد هنداوي، ط1، 2004، دار الكتب العلمية بيروت.
- 21. صحيح مسلم: صلاة المسافرين و قصرها، رقم 804-805، 1998، بيت الأفكار الدولية ، الرياض .
  - 22. صديق حسن خان القنوجي: فتح البيان في مقاصد القرآن،1992، المكتبة العصرية للطباعة والنشر، لبنان، بيروت.
- 23. صلاح فضل: النظرية البنائية في النقد الأدبي، ط3، 1985م، دار الآفاق الجديدة، بيروت.
- 24. الطبري (محمد بن جرير): جامع البيان عن تأويل آي القرآن، تح: بشار عواد معروف وعصام فارس الحرتاني، ط1، 1993م، مؤسسة الرسالة ،بيروت.
- 25. عاطف فاضل: البلاغة العربية للطالب الجامعي، ط1، 2009م، دار الرازي، عمان.
- 26. عبد الرحمان بن محمد بن خلدون: مقدمة ابن خلدون، ط1، 2000م، دار صادر بیروت.

- 27. عبد الرحمان حسن الميداني: البلاغة العربية أسسها وعلومها وفنونها، ط1، 1996م، دار القلم، دمشق، الدار الشامية ،بيروت.
  - 28. عبد السلام هارون: الأساليب الإنشائية في النحو العربي، ط3، 1979م، مكتبة الخانجي، مصر.
- 29. عبد العزيز عتيق: في البلاغة العربية علم المعاني البيان البديع، دار النهضة العربية، بيروت.
- 30. عبد القادر محمد مايو: البلاغة العربية الخبر والإنشاء، دار القلم العربي، حلب.
- 31. عبد اللطيف محمد حماسة: من الأنماط التحويلية في النحو العربي، ط1، 1990م، دار العلوم، القاهرة.
  - 32. عرفات فيصل المناع: السياق والمعنى دراسة في أساليب النحو العربي، ط1، 2013م، مؤسسة البيان للطباعة والنشر لندن.
    - 33. عطية نايف عبد الله الغول: النظريّة البلاغيّة عند الإمام الزمخشري، ط1، 2014م، دار يافا العلميّة للنشر والتوزيع.
- 34. أبي الفداء إسماعيل القرشي الدمشقي: تفسير القرآن العظيم، ط1، 2000م، دار ابن حزم، بيروت، لبنان.
- 35. القرطبي (محمد بن أحمد): الجامع لأحكام القرآن والمبين لما تضمنه من السنة وآي الفرقان، تح: أحمد البردوني وابراهيم أطفيش، ط2، 1384، دار الكتب المصرية ، القاهرة.
- 36. محمد الطاهر بن عاشور: تفسير التحرير والتنوير، 1984م، الدار التونسية للنشر.
  - 37. محمد على الصابوني، صفوة التفاسير، مج1، دار القرآن الكريم، بيروت.
    - 38. النووي: شرح صحيح مسلم، ط1، 1929م، دار إحياء العربي بيروت.

#### القواميس والمعاجم

1. أبي الحسن أحمد بن فارس: معجم مقاييس اللغة، تح: عبد السلام محمد هارون 1972م، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع.

- 2. الخليل بن أحمد الفراهيدي: كتاب العين، تح: عبد الحميد هنداوي ، ط1، 2003، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.
- 3. شوقي ضيف: معجم الوسيط، ط4، 2004م، مكتبة الشروق الدولية للطباعة والنشر، مصر.
  - 4. الفيروزابادي: القاموس المحيط، ط1، 2009م، دار المعرفة، بيروت، لبنان.
- 5. ابن منظور عبد الله محمد بن مكرم: لسان العرب، دار المعارف، مصر، القاهرة
   ، مج 2.

#### الرسائل و الاطروحات

• خالد موسى مصطفى العجارمة: التحويلات الأسلوبية بين الخبر والإنشاء في النحو العربي، رسالة مقدمة استكمالا للحصول على درجة الدكتوراه،2009، جامعة مؤتة، 2009.

#### المجلات و الدوريات

• الزواوي بغورة: مجلة فصلية تعنى بالمفاهيم والمناهج (ملف خاص حول البنية المناظرة)، العدد الخامس، جامعة قسنطينة.

### فهرس الموضوعات

| الصفحة | العنوان                                       |
|--------|-----------------------------------------------|
| /      | شكر وعرفان                                    |
| /      | الإهداء                                       |
| أ – ج  | مقدّمة                                        |
| 9-2    | مدخل: ضبط المصطلحات                           |
|        | الفصل الأوّل: الأسلوب الخبري                  |
| 11     | ا-مفهوم الاسلوب الخبري                        |
| 11     | مفهوم الأسلوب                                 |
| 11     | أ—لغة                                         |
| 12-11  | ب- اصطلاحا                                    |
| 12     | مفهوم الخبر                                   |
| 12     | ألغة                                          |
| 13     | ب- اصطلاحا                                    |
| 13     | II- الأغراض البلاغية للخبر                    |
| 16-13  | الأغراض الحقيقية                              |
| 25-16  | 2- الأغراض المجازية                           |
| 25     | - صنوف الخبر                                  |
| 27-25  | 1-الخبر الإبتدائي                             |
| 28-27  | 2-الخبر الطلبي                                |
| 30-28  | 3-الخبر الإنكاري                              |
| 36-31  | IV- مؤكدات الخبر                              |
| 37     | خلاصة الفصل                                   |
|        | الفصل الثاني: الأسلوب الإنشائي                |
| 38     | <ul> <li>ا- مفهوم الأسلوب الإنشائي</li> </ul> |
| 38     | أ- لغة.                                       |

| 38                                                               | ب- اصطلاحا.                    |
|------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| 39                                                               | II- أنواع الأسلوب الإنشائي     |
| 58-39                                                            | 1- الأسلوب الإنشائي الطلبي     |
| 63-58                                                            | 2- الأسلوب الإنشائي غير الطلبي |
| 64                                                               | خلاصة الفصل                    |
| الفصل الثالث: التحويلات بين أسلوبي الخبر والإنشاء في سورة البقرة |                                |
| 67-66                                                            | 1- تحويل الإستفهام إلى الخبر   |
| 68-67                                                            | 2- تحويل الخبر إلى الأمر       |
| 69-68                                                            | 3- تحويل الخبر إلى النهي       |
| 70-69                                                            | 4- تحويل الخبر إلى النداء      |
| 70                                                               | 5- تحويل التمني إلى الخبر      |
| 71                                                               | خلاصة الفصل                    |
| 74-73                                                            | خاتمة                          |
| 79-76                                                            | قائمة المصادر والمراجع         |
| /                                                                | فهرس الموضوعات                 |
| /                                                                | ملخص                           |

#### الملخص:

تبحث هذه الدراسة في تحولات البنية والدلالة في أسلوبي الخبر والإنشاء مطبقة ذلك على النص القرآني سورة البقرة أنموذجاً، كما تهدف إلى تبيين الأغراض الحقيقية والمجازية لأسلوبي الخبر والإنشاء في سورة البقرة، ويعد التحويل الانتقال من تركيب إلى تركيب أخر وأظهرت هذه الدراسة الدور الذي يؤذيه التحويل في الأساليب الإنشائية والخبرية.

والكشف عن التغييرات التي تحدث في بنية الجملة أي الانتقال من بنيتها الأولية العميقة إلى بنيتها النهائية السطحية، ويؤثر في دلالتها أيضا لأسباب يقتضيها الموقف الكلامي.

#### الكلمات المفتاحية:

القرآن الكريم- التحويل- البنية- الدلالة- الخبر - الإنشاء.

#### **Summary:**

This study examines the transformations of structure and significance in the styles of declarative and interrogation applying it to the quranic text in surat al —baquarah as a modal it also aims to clarify the real and metaphosical purposes of the two styles declarative and interrogation in surat al-baquarah, the conversion is the transition from one structure to another, and this study showed the role played by the conversion in the constructional and declarative methods and the detection of the changes that occur in the structure of the sentence , i -e - the transition from its deep initial structure to its superficial final structure, and effects its semantics also for reasons requised by the context .

#### **Key words:**

The holy quran – the transfer – structure – significance - declarative – interrogation .